
No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

70

RESUMEN

La obra de Potter nos ilustra sobre la evolución 
asimétrica de la bioética, marcada por la dicotomía 
entre el progreso tecnocientífico como bandera 
de supervivencia de la especie humana, y por 
planteamientos difusos de ética ecológica y ética social. 
A finales del siglo XX los efectos de la globalización 
junto con la trans-modernidad humana configuraron 
la nueva geometría bioética enfocada en el modelo 
clínico marcado por la medicalización del paciente 
y una reducción de la existencia humana a aspectos 
tecno-clínicos tales como la prolongación de la vida 
para alcanzar el homo excelsior, corriente inspirada en 
el transhumanismo. En ese escenario, la antropología 
social y la discusión existencial de la vida en especie 
perdieron terreno al prescindir de categorías de análisis 
filosóficas sobre el aspecto social que pongan en el 
centro de la discusión a una ética para la vida.

Este artículo tiene como objetivo contrastar el modelo 
clínico de la bioética con los principios filosóficos de 

Fecha de recepción:
18 de noviembre de 2025
Fecha de aceptación:
09 de diciembre de 2025
Fecha de publicación:
16 de diciembre 2025

No. 3 Año 2 julio - diciembre 2025

Principios epistemológicos para una ética 
social: más allá del modelo clínico de la 

bioética

* Erika Jenny González Mejía

Páginas 70- 82

Epistemological Principles for a Social Ethics: Beyond the Clinical 
Nodel of Bioethics

“El hombre es el único producto de la evolución que sabe 
que ha evolucionado y que es capaz de tomar decisiones

 que puedan ayudarlo a sobrevivir, 
que es el primer requerimiento del progreso”

 (Potter, 1971).



71

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

una ética social de mínimos. En una sociedad donde las decisiones de los 
individuos se ven influenciadas por la mano invisible del mercado y por la 
mano visible del Estado, es fundamental establecer una base moral mínima 
de justicia social que en un ejercicio ético-cívico resignifique el aspecto 
social de la vida a partir de principios epistémicos que cobren sentido en su 
contexto histórico, social y económico, donde la interdisciplina aporta desde 
diversas corrientes como la teología de la liberación y las éticas dialógicas. 
En un segundo momento, el artículo reflexiona sobre la importancia de 
construir categorías analíticas que desde la ética social pongan en el centro 
a la vida como una categoría del orden social y no solo del orden biológico a 
partir de principios epistemológicos del buen vivir, la ética cívica y la ética 
de la razón como aporte fundamental que permitan crear democracia cívica 
para una convivencia plural, rasgo distintivo de las culturas pragmáticas.

Palabras clave: modelo clínico de la bioética, principialismo, 
transmodernidad, ética global, ecología.

ABSTRACT

Potter’s work illustrates us on the asymmetric evolution of bioethics, 
marked by the dichotomy between techno-scientific progress as the survival 
banner of human species, and by diffuse approaches of ecological ethics and 
social ethics. 

On late of XX century the effects of globalisation along with the human 
trans-modernity figured out the new bioethical geometry focused in the 
clinical model marked by the patient medicalisation, and by a reduction of 
human existence to a technological aspects such as the prolongation of life 
to reach the homo excelsior, stream inspired in the transhumanism. In that 
scenery, social anthropology and existential arguments on life lost ground by 
dispensing philosophical categories of analysis on social issues that put into 
the core of discussion an ethics for life. 

This paper has the goal to counterpose the clinical model of bioethics to 
the philosophical tenets of a social ethics of minimums. In a society where 
individuals’ decisions are influenced by “invisible hand” of market, and 
“visible hand” of State, is grounding to settle up a moral minimal base of 
social justice which in an ethical-civic exert resignified the social aspect 
of life from epistemic principles which get sense from its historical, social 



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

72

and economic context, where interdisciplinarity contributes from several 
streams as theology of liberation and dialogical ethics. In a second moment, 
the paper reflects on the importance of building analytical categories which 
from social ethics put life in the core as category of social order, and not 
only of biological order from epistemological principles of good living, civic 
ethics, and ethics of reason as a fundamental contribution that allows create 
civic democracy for a plural coexistence, a distinctive feature of pragmatic 
cultures.

Key words: clinical model of bioethics, principialism, transmodernity, 
global ethics, ecology.

INTRODUCCIÓN

El nacimiento secular de la bioética tuvo una evolución en extremo 
asimétrica, marcada por los infortunios efectos del abuso en la toma de 
decisiones por parte de los investigadores médicos con implicaciones éticas 
sobre la salud de seres humanos, abusos en los límites de la investigación 
clínica y el escaso énfasis en la ecología y la funcionalidad de la ética social. 
Así, la supremacía del modelo médico-clínico del paciente del Siglo XX 
usó a seres humanos con fines de investigación clínica utilitarista ligada al 
mercado. Entre los casos más desafortunados ocurridos en dicho modelo 
podemos citar:

a.	 Los atroces experimentos realizados por médicos nazis dexpuestos en 
los Juicios de Núremberg (1946-1947): Los campos de concentración 
llevaron a la creación del Código de Núremberg  (1947), el primer 
documento que estableció la necesidad del consentimiento voluntario 
de los sujetos de investigación1.

La Declaración de Helsinki (1964) fue el resultado normativo adoptado 

1	 El Código de Núremberg (1947) establece: “I. Es absolutamente esencial el consentimiento 
voluntario del sujeto humano. II. El experimento debe ser útil para el bien de la sociedad”. Si bien 
estos dos puntos establecen avances en el consentimiento voluntario de los sujetos de experimento 
así como el fin social del mismo, el mismo código establece una libertad al investigador de tomar 
decisiones por encima de los involucrados a partir de una habilidad superior no definida por la 
bioética “Durante el curso del experimento, el científico a cargo de él debe estar preparado para 
terminarlo en cualquier momento, si él cree que en el ejercicio de su buena fe, habilidad superior y 
juicio cuidadoso, la continuidad del experimento podría terminar en un daño, incapacidad o muerte 
del sujeto experimental”.



73

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

por la Asociación Médica Mundial después del Código de Núremberg, 
actualiza y amplía los principios éticos para la investigación médica en 
seres humanos, enfatizando la primacía del bienestar del paciente sobre los 
intereses de la ciencia. 

b.	 El Caso Tuskegee (1972): a partir de hacer público el estudio de 
sífilis en Estados Unidos que duró 40 años, con objeto de analizar 
la evolución natural de la enfermedad no tratada en varones 
afroamericanos pobres y en su mayoría analfabetos, el servicio de 
Salud Pública en aquel país reveló la atrocidad ética de negativa 
deliberada del tratamiento a los participantes, incluso después de que 
existiera una cura eficaz, ya que, en 1947 la penicilina se convirtió en 
el tratamiento estándar y fácilmente disponible para la sífilis. A pesar 
de este avance, los investigadores del Tuskegee no se la administraron 
a los hombres infectados, revelando la gravedad de la experimentación 
sin consentimiento informado y con sesgo racial, llevando a cambios 
fundamentales en la ética de la investigación en Estados Unidos tras 
la aparición del Informe Belmont en 1979.

Como segundo elemento que influyó en el nacimiento de la bioética, 
destacó el monopolio del Enfoque Clínico-Biomédico de los años 70’s. Es el 
obstetra André Hellegers quien funda en 1971 el Kennedy Institute of Ethics 
en la Universidad de Georgetown que devino en la acuñación del término 
(1971) y el oncólogo estadounidense Van Rensselaer Potter publica su libro 
Bioethics: Bridge to the Future. La obra Principles of Biomedical Ethics 
publicada en (1979) por Beauchamp T, Childress J. estableció los cuatro 
principios que constituyen la columna vertebral del enfoque biomédico:

1.	 Autonomía (basado en el respeto a las personas).
2.	 No-Maleficencia (Primum non nocere - primero, no hacer daño).
3.	 Beneficencia (hacer el bien).
4.	 Justicia (equidad en la distribución de la atención y recursos).

Este enfoque de principios, conocido como Principialismo, se convirtió en 
el método más influyente y ampliamente utilizado para el análisis y la toma 
de decisiones en la ética biomédica a nivel mundial, estos aportes de gran 
relevancia para la atención clínica del paciente resultaron en investigación 
en un determinismo clínico para abordar los estudios sobre ética, enfoque 
más concentrado en el tratamiento de la enfermedad pero alejado de la 



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

74

responsabilidad social y legal del tratamiento de seres humanos por lo que el 
modelo clínico para la toma de decisiones cedió terreno a la discusión ética 
sobre la vida del ser humano en su categoría ontológica. 

Si bien fue Potter (1971) el primer médico en plantear la necesidad de 
un puente entre las ciencias biológicas y las humanidades, el estudio 
de la bioética devino en un sistema de reglas para el manejo hospitalario 
del paciente más que en el análisis de la ética global2. El problema en el 
pensamiento potteriano, consiste en que la tecnología y la ciencia avanzan 
mucho más rápido que los propios cánones éticos y morales por lo que 
la bioética debe integrar el conocimiento biológico con el conocimiento 
ecológico y el sistema de valores humanos para guiar la acción hacia la 
supervivencia y el desarrollo sostenible3.

A la luz de 50 años de estudios sobre bioética, la presente investigación 
contrasta los retos de la ética del Siglo XXI versus los inicios de la bioética 
del Siglo XX. El enfoque antropocéntrico del estudio de la ética hasta ahora 
colonizado por las áreas de la salud, requiere un giro epistémico que retome 
los planteamientos potterianos de su fundación en conjunto con los avances 
éticos y morales del Siglo XXI.

1.	 Ética y bioética. 

A finales del siglo XX los efectos de la globalización junto con la 
modernidad humana configuraron la nueva geometría bioética enfocada 
en el modelo clínico marcado por la medicalización del paciente y una 
reducción de la existencia humana a aspectos tecno-clínicos tales como la 
prolongación de la vida para alcanzar el homo excelsior, corriente inspirada 
en el transhumanismo. En ese escenario, la antropología social y la discusión 
existencial de la vida en especie perdieron terreno al prescindir de categorías 
de análisis filosóficas del aspecto social que pongan en el centro de la 
discusión a una ética para la vida.

Si bien el Principialismo de Tom Beauchamp y James Childress tomó 
gran relevancia junto con los principios del Informe Belmont para crear un 

2	 Cf. Potter, 1971.

3	 “En el año 1975, Potter ya lamentaba que la bioética quedara reducida solamente a ser una rama de la 
ética aplicada, a ser ‘bioética clínica’” (Institut Borja de Bioètica, 2011: 2).



75

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

marco de trabajo para la ética clínica que es aún aplicable en el Siglo XXI, la 
ética biomédica del Siglo XX estuvo marcada por el estudio de las prácticas 
del personal médico que inciden en la toma de decisiones a partir de criterios 
estandarizados enmarcados en el marco legal favorable al médico y no al 
paciente.

En dicho enfoque el pensamiento ha sido monopolizado por el progreso 
tecnocientífico aplicado al uso de tecnologías médicas que tienen por objetivo 
prolongar la vida del paciente y obtener ganancias del modelo clínico, tal 
es el caso del sector farmacéutico que experimentó un fuerte crecimiento, 
especialmente después de la crisis sanitaria por COVID-19. Por ejemplo, 
en 16 años (entre 2005 y 2021), los ingresos anuales mundiales del sector 
farmacéutico aumentaron significativamente, llegando a aproximadamente 
5.8 billones de euros en 2021. 

A la par, los gobiernos nacionales buscan eficientar el uso de los recursos 
públicos asignados al sector salud minimizando los costos sociales atribuibles 
a la provisión del servicio de salud pública. Tal es el caso del desplazamiento 
de recursos de la atención curativa terciaria (hospitales de especialidad) 
hacia la atención primaria (centros de salud), que es costo-efectiva; el énfasis 
curativo del modelo clínico antes que el preventivo y la presión financiera 
sobre el sistema público de salud lo que deviene en crisis epidemiológicas e 
institucionales del sistema.

Según Potter, la bioética se ve enfrentada a los grandes movimientos 
sociales de la tardomodernidad: la expansión tecnocientífica, la globalización, 
la medicalización de aspectos trascendentes de la existencia, la salud mental. 
Todos tienen en común el enorme impacto social que se produce en asuntos 
que atañen al mundo de la vida individual. 

Es claro que la vida moderna exige a la sociedad jornadas de trabajo 
que merman la salud mental de los pacientes, la prevalencia general de 
enfermedades mentales: En el 2021 más de mil millones de personas (casi 
1 de cada 7) viven actualmente con algún trastorno mental en el mundo 
(OMS 2021). Se estima que 1 de cada 4 personas tendrá un trastorno mental 
en algún momento de su vida. Los trastornos mentales, neurológicos y por 
consumo de sustancias causan el 24% de todos los años de vida ajustados 
por discapacidad (AVAD) a nivel global, lo que subraya la enorme carga de 
enfermedad que representan.



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

76

En tal sentido, la bioética debe ser comprendida no sólo como la 
prolongación de la vida de la especie humana, sino como el conocimiento 
de la dimensión biológica y su interacción con los valores éticos, la bioética 
debe pasar a una visión ecológica, entendida como el estudio de la especie 
humana, los seres vivos y el ambiente natural que los rodea. 

En una sociedad donde las decisiones de los individuos se ven influenciadas 
por la mano invisible del mercado y por la mano visible del Estado, es 
fundamental establecer una base moral mínima de justicia social que en un 
ejercicio ético-cívico resignifique el aspecto social de la vida a partir de 
principios epistémicos que cobren sentido en su contexto histórico, social y 
económico, donde la interdisciplina aporta desde diversas corrientes como la 
ontología, la teología de la liberación y las éticas cívicas.

Reflexionar sobre la ética global de Van Rensselaer Potter, pionero de la 
ética global, implica aclarar que la ética cívica requiere nuevos valores para 
preservar los recursos y todas las formas de vida, no sólo la humana, lo cual 
requiere un cambio de mentalidad del individuo y por tanto la construcción 
de una nueva sociedad más comprometida con la sustentabilidad de la vida. 

Siendo la bioética elemento esencial de una cultura pragmática, enfrentando 
potentes procesos de envergadura social, y teniendo la palabra como única 
herramienta de acción, se ve en la urgente necesidad de someter su modo de 
reflexión práctica a la mayor depuración y estructuración posibles. En ese 
sentido, plantean algunos “dilemas sociales” del Siglo XXI:

•	 ¿Es justa la acumulación de la tasa de ganancia del sistema de salud 
privada? ¿A costa de la pérdida de la eficiencia del sistema de salud 
pública?

•	 ¿Es permisible que coexista la pobreza con la riqueza? A nivel mundial
•	 ¿Se justifica el crecimiento económico a costa del cambio climático?
•	 ¿Es ético utilizar a la naturaleza como un medio para la reproducción 

del sistema capitalista?
•	 ¿Es ético el desplazamiento humano con la finalidad de garantizar la 

seguridad social de un país?
•	 ¿Es justa la violencia y la guerra para la población?
•	 ¿Es posible alcanzar la justicia económica y el bienestar social?
•	 ¿Es justa? ó ¿injusta? la igualdad de género.



77

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

2. 	 Algunos principios epistemológicos para una ética social

La propuesta de una ética social se basa en la idea fundamental de reconocer 
la vulnerabilidad humana y el impulso ético de aliviar el sufrimiento donde 
sea posible al procurar la seguridad a cada individuo. Aspectos de esta idea 
se encuentran en las consideraciones morales de todas las grandes culturas. 
Emmanuel Levinas autor de la Ética de la otredad, Judith Butler autora de 
la Filosofía política y ética, Martha Nussbaum autora del Enfoque de las 
capacidades, Carol Gilligan y Nel Noddings promotoras de la Ética del 
cuidado o Care ethics, Pérez de Cuellar, entre varios autores apuntan a la idea 
central de ligar la ética como el resultado de la vulnerabilidad humana como 
la condición humana que refiere el argumento ontológico en que descansa la 
eticidad constitutiva del ser humano, dado que la capacidad de ser ético es 
parte de lo que somos como seres, se sostiene la relación entre seres humanos, 
mejor conocida como la intersubjetividad, el reconocimiento del otro, mejor 
conocido como la otredad es elemento ontológico que impulsa la ética hacia 
la libertad y el diálogo donde el devenir implica contradicciones en una 
relación dialéctica y, por tanto, la transformación de la misma realidad.

Para superar su reduccionismo clínico y su enfoque parcial de la vida, la 
bioética debe reconfigurarse a una ética ecológica y epistemológica que sea 
transdisciplinaria, que motive la investigación aplicada con la finalidad de 
propiciar una inter y transdisciplina puesta al servicio de la investigación 
para todas las formas de vida y no únicamente la especie humana. Escribió 
Potter (1971):

“En este momento de la historia estamos comprometidos con la idea 
de una sociedad industrializada y urbanizada porque necesitamos la 
producción de acero, la industria, y la producción agrícola que sustente 
a la investigación, que proporciona la adaptabilidad que hace posible 
la sobrevivencia en un mundo cambiante. Pero a menos que parte del 
esfuerzo de la investigación se dedique a la búsqueda de la sabiduría, no 
será un propósito útil”

La sociedad industrializada que plasmó Potter en los 70’s nos ilustra a 
un modelo que promueve un estilo de vida moderno basado en un enfoque 
aún está vigente en pleno Siglo XXI el consumo utilitarista de la población, 
coloca a la vida al servicio del capitalismo, a la lógica del mercado, generando 
prácticas cotidianas nocivas que aunque son productivas para la acumulación 



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

78

del capital y la generación de ganancias, laceran la salud mental, y propician 
práctica propensas a males sociales que atentan contra la naturaleza humana 
y la virtud cognitiva. 

En palabras de Dussel (2004), la transmodernidad requiere de un 
pensamiento crítico que interpele de manera radical el instrumentalismo del 
sistema económico capitalista globalizado y una oportunidad para replantear 
la racionalidad y el fin último de la existencia humana. La racionalidad 
instrumental medio-fin dominante en el capitalismo, antepone a la conducta 
humana la maximización de la ganancia y la acumulación de capital como 
fines absolutos, transformando la vida humana y la naturaleza en meros 
medios o costos.

La crítica al fetichismo del mercado plantea que el mercado no es la única 
relación social institucionalizada, sí la que somete, anula y destruye otras 
instituciones sociales necesarias para la reproducción de la vida tales como 
la familia, la comunidad, las instituciones públicas, etc. 

El ethos de la ciencia y la investigación: es quizá la expresión más 
relevante del pragmatismo bioético, ya que plasma una relación dialéctica 
entre la ciencia al servicio de la sociedad, la política entendida como un 
sistema de instituciones que se apoyan en la ciencia para el control. Max 
Horkheimer y Theodor W. Adorno (1998) argumentaron que la racionalidad 
científica e instrumental, que prometía liberar a la humanidad, se había 
convertido en una forma de dominación de la razón instrumental. La ciencia, 
sin una reflexión ética, facilita el control social y la destrucción ecológica, 
llevando a una nueva forma de barbarie en lugar de al progreso real. Con 
cierta consonancia, escribió Potter (1971):

  La humanidad necesita con urgencia un nuevo saber que proporcione 
el “conocimiento de cómo usar el conocimiento” para la supervivencia 
humana y la mejora de la calidad de vida...

Ya en esta frase Potter dejaba saber la necesidad en la comunidad 
científica de incorporar un conjunto de valores éticos en el investigador(a) 
para alcanzar un saber supremo entre el conocimiento biológico y los valores 
de la especie humana.

Dos planteamientos teóricos pueden ser alternativos en esta actualidad 
racional. Ambas tienen a la vida, no sólo biológica, sino también a la social 
en su perspectiva. En tal sentido, veamos sintéticamente los postulados de 



79

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

“ética para la vida” y el de “ética cívica”, de Franz Hinkelammert y Adela 
Cortina, respectivamente, dos llamados de atención a la actividad productiva 
y social contemporánea, en términos humanos.  

3.	 Planteamientos alternativos: economía para la vida y ética 
cívica. Algunas reflexiones finales

La teoría economía dominante, contrapone el trabajo abstracto al 
reproductivo ya que dentro del sistema capitalista solo se valora y monetiza 
el trabajo productivo que genera plusvalía o ganancia -el trabajo abstracto-. 
Como una alternativa, Franz Hinkelammert y Henry Mora (2005) plantearon, 
desde América Latina, una "economía para la vida". La Economía para la 
Vida revalora el trabajo reproductivo tal como el cuidado, el mantenimiento 
del hogar, la educación, la sostenibilidad ambiental, esferas que son esenciales 
para la vida, pero que en las economías liberales son invisibilizados y 
no remunerados por el mercado. La Economía para la Vida se basa en la 
racionalidad reproductiva para la vida, la de todos los seres humanos por 
igual y la naturaleza, promueve una ética de la responsabilidad a partir de 
delimitar los límites biofísicos de la naturaleza.

Como parte de ese planteamiento, la economía de la vida tiene en los 
derechos humanos el eje articulador del discurso ético global. Desde su 
incursión en el periodo de posguerra, los derechos humanos se vislumbran 
como el código de conducta moral al que aspiran los países miembros 
en la correcta consecución de sus políticas públicas para garantizar a sus 
habitantes el derecho pleno a su acceso. Los grandes problemas sociales, 
imponen la necesidad de actualizar los derechos humanos conforme a los 
nuevos retos del Siglo XXI4 en el mundo, tales como la compleja relación 
entre medicina, ciencias de la vida y las tecnologías conexas aplicadas a seres 
humanos, la formulación de legislaciones, políticas y otros instrumentos en 
el ámbito de la bioética, promoviendo el acceso equitativo a los adelantos 
de la medicina, el derecho a promover los intereses de las generaciones 
presentes y venideras, el papel de la biodiversidad y su conservación como 
base de la especie humana, entre otros. Sin duda, el reto no es solo incluirlos 
en la agenda pública, sino en las Constituciones y los códigos civiles para 
traducir en garantías legales su pleno acceso.

4	 Ver Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos: 33a sesión de la Conferencia Gen-
eral de la UNESCO, el 19 de octubre de 2005.



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

80

Existe una relación estrecha entre derechos humanos y el concepto de 
ciudadanía plena, desde la ética cívica, que exige una ciudadanía activa y 
responsable (Cortina 2010). Adela Cortina (2017) ve en la “Aporofobia” no 
sólo la restricción de derechos, sino también el incumplimiento con deberes 
y la justicia social. El concepto “Aporofobia” destaca la exclusión que los 
seres humanos realizan de otros seres humanos en condición de pobreza 
quedando así invisibilizados por carecer de capital social para acceder a 
negociaciones. Se distingue del concepto de xenofobia en que el extranjero 
no es rechazado en sí por su nacionalidad sino por su condición de pobreza. 
La agenda de derechos humanos debe enfatizar el acceso pleno a la no 
violencia económica que se deriva de la “Aporofobia”.

Cortina plantea la construcción de una cultura cívica global, lo que requiere 
moralidad dialógica y de ética de mínimos, para establecer las normas morales 
válidas que pueden ser aceptadas por todos los afectados tras un proceso de 
diálogo en condiciones de simetría. La ética cívica es una ética de mínimos, 
esto es, de exigencias de justicia que todos los ciudadanos deben compartir y 
respetar para convivir. Estos mínimos son universalizables y exigibles porque 
se refieren a derechos y deberes fundamentales que garantizan la dignidad 
humana, tales como la libertad, la igualdad, la solidaridad, el respeto activo, 
la actitud dialógica entre otros. Según Adela Cortina, la ética cívica es lo que 
da sustento moral a las instituciones democráticas y al Estado de Derecho 
y es el núcleo normativo que garantiza la convivencia justa y plural en las 
sociedades contemporáneas, siendo el puente entre la diversidad de las 
creencias personales y la necesidad de un orden público ético.

Con base en estas teorías alternativas de Hinkelammert y Mora y de 
Cortina, podemos hacer algunas reflexiones sobre el desarrollo social 
moderno que aquí hemos planteado.

La ética social requiere una epistemología que tenga por objeto de 
estudio la pertinencia ética global del progreso técnico y la prolongación 
de la vida para transitar a una ética ecológica de la sustentabilidad humana, 
materialmente posible de alcanzar y moralmente justa. Se trata de una ética 
social plural de mínimos que recupere un conjunto de virtudes y valores para 
construir una sociedad cívica. 

Tender el puente de la bioética del Siglo XX a la bioética del Siglo XXI, 
requiere superar el modelo clínico basado en la conducta patriarcal del 
médico para transitar hacia un modelo de autonomía regulatoria del paciente. 



81

Principios epistemológicos para una ética social: 
más allá del modelo clínico de la bioética

A nivel metodológico se requiere superar el criterio utilitarista y transitar 
del principialismo bioético a un método deliberativo basado en las éticas 
dialógicas que permitan analizar los hechos, tomar en cuenta las diferentes 
posiciones de los interesados y optar por una elección no determinista que 
coadyuve a la construcción de sociedades pluralistas.

Por su parte, la Economía para la Vida tiende un puente argumentativo 
en favor de colocar en el centro del debate la vida misma y las formas de 
reproducción de tal categoría, tales como el trabajo, el sistema de salud, 
el sistema de educación, los sistemas políticos, entre otros. En esta tarea 
de construir puentes transdisciplinares, la ética global se vislumbra como 
una categoría susceptible de articulación con el discurso ético global de la 
construcción de la ciudadanía del Siglo XXI.

BIBLIOGRAFÍA

Adorno, T. y Horkheimer, M. (1998) Dialéctica de la ilustración. Fragmentos 
filosóficos. Valladolid, Editorial Trotta. 

Beauchamp T. y Childress, J. (2019) Principles of Biomedical Ethics: Marking 
Its Fortieth Anniversary. Am J Bioeth. 2019 Nov;19(11):9-12. doi: 
10.1080/15265161.2019.1665402. PMID: 31647760

Código de Nuremberg. Normas éticas sobre experimentación en seres 
humanos. Comisión Nacional de Bioética, México, 2025. Consulta 
en: https://www.conbioeticamexico.salud.gob.mx/descargas/pdf/
normatividad/normatinternacional/2.INTL._Cod_Nuremberg.
pdf.

Cortina, A. (2010) Ética discursiva y Educación en valores. Universidad de Valen-
cia, España.

Cortina, A. (2017) Aporofobia el rechazo al pobre: Un desafío para la democracia. 
Barcelona, Paidós. 

Cruz, M., Pérez, M. D., Jenaro, C., Flores, N., & Torres, V. (2020) 
“Implicaciones éticas para la investigación: El interminable reto 
en un mundo que se transforma”. Horizonte Sanitario, 19(1), 9-17. 
https://doi.org/10.19136/hs.a19n1.3277

Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos. UNESCO, 2005. 
Dussel, E. (2004) Transmodernidad e interculturalidad. Interpretación desde la 

Filosofía de la Liberación. Universidad Autónoma Metropolitana, 
Iztapalapa México. Consulta en: https://docs.enriquedussel.com/



No. 3 Año 2 julio-diciembre 2025

82

txt/Textos_Articulos/347.2004_espa.pdf
Gracia, D. (1989) Fundamentos de bioética. Madrid, Editorial Eudema. 
Hinkelammert F.J. y Mora, H. (2005) Hacia una economía para la vida. Preludio 

a una segunda crítica de la economía política. Editorial Departamento 
Ecuménico de Investigaciones (DEI), de la edición en español, 
San José, Costa Rica.

Informe Belmont (1979) “Principios Éticos y Directrices para la Protección 
de Sujetos Humanos de Investigación y Reporte de la Comisión 
Nacional para la Protección de Sujetos Humanos de Investigación 
Biomédica y de Comportamiento”. Superintendent of Documents, 
U.S. Government Printing Office, Washington, D.C. 20402, bajo 
los títulos DHEW Publication No. (OS) 78-0013 y No. (OS) 78-
0014. 

Institut Borja de Bioètica, Bioètica & debat, No. 64: 2-2. 
Potter, V.R. 

(1970) “Bioethics, the science of survival”. Perspectives in Biology 
and Medicine, vol. 14 no. 1, 1970, p. 127-153. Project MUSE, https://
dx.doi.org/10.1353/pbm.1970.0015.
(1971) Bioethics. Bridge to the Future. Englewood Cliffs, NJ: 
Prentice-Hal
(1979) Principles of Biomedical Ethics. New York, Oxford University 
Press. 

Rodríguez Reyes, A. (2018) “Una aproximación al proyecto de 
Transmodernidad de Enrique Dussel”. Inter disciplina, 6(16), 83-103. 

ACERCA DE LA AUTORA

Erika Jenny González Mejía es licenciada en Economía por la UMSNH, 
Maestra en Ciencias en Desarrollo Local por el Posgrado de la 
Facultad de Economía, UMSNH y C.D. en Política, Gobernabilidad 
y Políticas Públicas. Actualmente se desempeña como Profesora 
e Investigadora de Medio Tiempo y Directora de la FE, USMNH.
E-mail: erika.gonzalez@umich.mx


