
No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

50

RESUMEN

Las faenas son una forma de trabajo humano que 
expresa y reproduce solidaridad. En la Comunidad 
Ecológica Jardines de la Mintsïta las faenas representan 
una manera en que el trabajo solidario transforma las 
condiciones del territorio tanto como a las personas que 
en ellas participan. La conjugación de relatos de sus 
participantes y el análisis interpretativo de los mismos 
destacan la dimensión relacional e intersubjetiva de 
las faenas, clave para repensar su sostenibilidad en 
comunidades periurbanas que caminan procesos 
económicos alternativos, la defensa y construcción 
social del territorio.

Palabras clave: faenas, subjetividades solidarias, 
Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta.

Clasificación JEL: B59.

* El contenido del texto 
corresponde al conjunto 
de resultados derivados 
de la tesis doctoral 
en Economía Social 
Solidaria, realizada en la 
Universidad Michoacana 
de San Nicolás de 
Hidalgo -UMSNH-, 
cuya investigación fue 
desarrollada con la 
Comunidad Ecológica 
Jardines de la Mintsïta. 
Agradezco inmensamente 
a la Comunidad Ecológica 
Jardines de la Mintsïta 
por su disposición al 
diálogo y por estimular 
el pensamiento crítico y 
reflexivo sobre su hacer 
comunitario

Fecha de recepción:
10 de octubre de 2025
Fecha de aceptación:
07 de noviembre de 2025
Fecha de publicación:
11 de diciembre 2025

No. 3 Año 2 julio - diciembre 2025

«Transformar transformándonos»
Las faenas desde la Comunidad 

Ecológica Jardines de la Mintsïta*

Diego Mauricio Montoya Bedoya
Flor de María Gamboa Solís

Páginas 50- 69

«Transforming by Transforming Ourselves»
The faenas from the Jardines de la Mintsïta Ecological 

Community



51

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

ABSTRACT

The faenas are a form of human work that expresses and reproduces soli-
darity. In the Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta the faenas repre-
sent a way in which solidarity work transforms the conditions of the territory 
as well as the people who participate in them. The conjugation of the stories 
of its participants and their interpretive analysis highlight the faenas’ rela-
tional and intersubjective dimension, key to rethinking its sustainability in 
peri-urban communities that are undergoing alternative economic processes, 
the defense and social construction of the territory.

Key words: faenas, solidarity subjectivities, community.

JEL Classification: B59.

INTRODUCCIÓN

Desde tiempos inmemorables las faenas han constituido formas de trabajo 
asociativo y solidario de gran importancia social, cultural y económica para 
las comunidades y los pueblos mesoamericanos. El trabajo que se realiza en 
medio de esta acción colectiva, donde la solidaridad es su principal fuente, 
tiene como objetivo satisfacer necesidades individuales y colectivas por fuera 
del mercado. Las faenas, por lo tanto, constituyen actividades económicas 
no mercantilizadas (Collin, 2014), donde no hay necesidad de pago (Garibay, 
2008), sino que hay una suerte de reciprocidad que es la que fortalece el 
tejido social. Es por ello que las faenas están cimentadas en la confianza, 
en la proximidad, en el diálogo de saberes (Freire, 1980) y en la suma de 
recursos no convencionales (Max-Neef et al, 1986) fuertemente incrustada 
en las relaciones sociales y en los bienes naturales que pródigamente ofrece 
el territorio. 

Lo que interesa destacar de las faenas en tanto acción colectiva, y a ello 
obedece el propósito de este artículo, es la fuerza transformadora que le es 
inherente en razón de estimular la producción de subjetividades solidarias 
(Montoya y Aguilar, 2023; Montoya, 2025) en quienes se abocan a su práctica. 
En otras palabras, deseamos argumentar que las faenas, específicamente 
desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta (CEJM), y desde 
el trabajo comunitario, conforman escenarios vivenciales, de aprendizaje 
colectivo, de intercambio intersubjetivo, en las que las personas involucradas 
presencian una suerte de de-constitución de subjetividades capitalistas 



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

52

(Montoya y Herrera, 2017; Guattari, 1992; Guattari y Rolnik, 2006; Emma, 
2009; Navarro, 2013) y paulatinamente, en el marco de un proceso, transitan 
hacia una constitución de subjetividades solidarias y, por ende, fortalece la 
construcción de sujetos colectivos.

Por ello es que la CEJM, en el poniente de la ciudad de Morelia, Michoacán, 
México, desde hace más de dos décadas viene hablando del «transformar 
transformándonos»1. Lo anterior remite, sin duda, a un cambio interno, 
intangible, a una producción de sentido subjetivo (González Rey, 2008) que 
se confecciona mientras se transforma lo tangible, o sea, lo externo. Mientras 
se produce la milpa agroecológica; se elaboran adobes para la construcción 
sustentable de las viviendas; o se realizan trabajos para la limpieza y cuidado 
del manantial La Mintzita2, entre otras acciones comunitarias, las faenas 
operan como trabajo vivo y concreto al tiempo como estímulo de cambios 
subjetivos, que remiten a la dimensión solidaria amorosa impresa en el lazo 
social que se forja, según el psicoanálisis, a partir del reconocimiento de la 
otra, del otro, como una/un semejante, que a la vez que nos transforma es 
transformada/o por nosotras/os3 y con quien se comparte la condición de 
ser en falta (Lacan, 1988), es decir, de ser hablante que para poder entrar al 
mundo social tiene que renunciar al salvajismo inhumano (Hercman, 2016).

El hecho de que la acción colectiva que implican las faenas, está 
cimentada en la proximidad y la confianza, logra que el vacío que une a 
quienes participan en ellas, no se llene de hostilidad y de esas ganas feroces 
de ahorcar o asfixiar al otro a la otra, como indica uno de los sentidos del 
término ‘lazo’, y que al contrario, la transformación subjetiva que acontece, 
incite al deseo de vivir, de abrazar al otro, a la otra, para sostener un lazo 
hasta sus últimas consecuencias, que además incluye a la naturaleza..

1	 El uso de las comillas angulares « » tiene el propósito de identificar los testimonios de las personas 
de la CEJM, salvaguardando su identidad, y como forma de distinguir las narrativas de las referencias 
bibliográficas.

2	 La Mintzita (Minsïta) es un Área Natural Protegida (419 ha) y Sitio Ramsar, ubicado en el poniente 
de la ciudad de Morelia, Michoacán, México, que integra un sistema de manantiales, laguna y humedal 
que por su gran biodiversidad y por ser la principal fuente de abastecimiento de agua para la gran urbe 
(aproximadamente abastece un 43% del líquido vital), lo que la constituye en una reserva ecológica de 
gran importancia.

3	 Nótese que empleamos el plural de la primera persona para implicarnos desde ya los autores y las 
autoras de este texto.



53

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

1.	 Metodología

La investigación se orientó desde el paradigma socio crítico (Zemelman, 
2011) en correlato con la metodología de la sistematización de experiencias 
en tanto método de investigación interpretativa y crítica (Barragán y Torres, 
2017), en la que la CEJM tuvo una notable presencia y activa participación 
como sujeto de conocimiento. En conjunto nos trazamos el objetivo de 
sistematizar la experiencia de las prácticas de la CEJM desde su trayectoria 
como comunidad ecológica con el fin de recuperar saberes, aprendizajes, 
logros y así analizar el proceso de de-constitución de subjetividades en 
las mujeres y hombres en tanto sujetos transformadores de realidad. Y en 
esta recuperación, las faenas son el tren del recorrido. Dado que nuestro 
enfoque de investigación fue de corte cualitativo recurrimos a las fuentes 
orales como primer dispositivo para auspiciar la reflexión y la construcción 
de narrativas situadas en relación con el contexto; es decir, articulamos 
dimensiones subjetivas y objetivas asociadas a las prácticas de la CEJM. 
Entre las técnicas y dispositivos generadores de información recurrimos a 
los círculos de la palabra (Freire, 1980), la observación militante (Camacho, 
2020), la revisión de fuentes documentales, el análisis crítico del discurso 
(Wodak, 2003), y el uso del software Atlas T.I desde dónde se analizó, con 
la ayuda de matrices relacionales, el conjunto de la información obtenida en 
el trabajo de campo.

2.  Resultados

«Tú me ayudas, yo te ayudo»: las Faenas y el Trabajo Solidario

La palabra faena proviene del latín “facienda”, que significa “cosas que 
hay que hacer” (Dechile, 2023), mientras que la Real Academia Española 
lo significa como “trabajo corporal”, “trabajo mental” y “quehacer”, a lo 
que habría que añadirle el trabajo interior, inmaterial, es decir, el trabajo 
subjetivo que realiza cada quien en tanto y en cuanto ello modifica el nivel 
de su conciencia, su percepción del trabajo colaborativo y de los valores que 
en su práctica se van forjando. Al hilo de ello, lo subjetivo, o más bien, la 
producción de su sentido, se define como la “particularidad cualitativa que 
define la experiencia humana” (González Rey, 2008: 228).

En México, se habla de faena, tequio, mano vuelta, guelaguetza, corima, 
para designar las formas en que el trabajo voluntario se ejecuta en función de 



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

54

la comunidad, pero sobre todo “como formas de reproducción social” (Collin, 
2012: 324), y como como un “sentido moral por el nosotros comunitario” 
(Garibay, 2008: 310). En Colombia, por ejemplo, se habla de convite para 
designar que:

Es una práctica, tradicionalmente, de carácter rural, en la cual los 
integrantes de una comunidad se unen por el bien común como la 
construcción de edificaciones de uso comunitario (iglesias, escuelas, 
etc.) no obstante, se ha traslado al espacio urbano de barrios de ladera 
(…) dada la incapacidad o dificultad socioeconómica para satisfacer 
adecuadamente las necesidades más apremiantes. (Montoya et al, 2022: 
63-79)

Además de la referencia al convite también se encuentra la minga indí-
gena en tanto “trabajo comunitario y mecanismo de movilización social y 
acción política que mantiene la memoria histórica al renovar constantemente 
los vínculos intersubjetivos de quienes la practican.” (López, 2018: 1). La 
faena es pues una práctica cultural que proviene del pasado pero que se vin-
cula con el presente para el vivir bien de las comunidades (Pineda y Pineda, 
2022).

Pineda y Pineda sostienen que “en la sociedad de los pueblos originarios 
en Mesoamérica el tequio fue parte la organización social y económica” 
(2022: 36), es decir, constituyó, y lo sigue haciendo, quizás en menor medida, 
una práctica incrustada en las relaciones sociales, en las necesidades del 
territorio, en su defensa (Garibay, 2008), cuyo destino es contribuir con el 
bienestar general de la población. Mediante las faenas se organizaron las 
comunidades para dotarse de bienes y servicios: se construyeron caminos, 
obras hidráulicas para captación del agua y el riego, se construyeron edificios 
comunitarios, iglesias, escuelas, centros de salud, y la circulación del trabajo, 
para las actividades que lo requerían, siembra, cosecha, construcción de 
vivienda, actividades que supusieron la dotación de servicios de manera 
autónoma sin depender del gobierno, desde hace siglos, lo que les permitió 
conservar la autonomía (Collin, 2012; Garibay, 2008). De esta manera, la 
faena ha sido históricamente una manera en que las comunidades campesinas, 
rurales, periurbanas han podido llevar a cabo diversos trabajos fomentando 
relaciones de cooperación, por lo que es productora de la experiencia humana 
desde un punto de vista colectivo y tiene la capacidad de priorizar una visión 
solidaria de la alteridad.



55

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

Las faenas “forman parte de la identidad histórico cultural de las 
comunidades y tienen un alto significado moral” (Pineda y Pineda, 2022: 
37). En la CEJM es una de las expresiones más denotadas en su lenguaje 
cotidiano, pues para la mayoría de las actividades que se realizan, la 
designación de la faena es una infaltable. Quizás por ello tengan mucha 
razón los autores al invocar a la moral que se fecunda en las faenas dada 
la posibilidad de sembrar comportamientos y actitudes solidarias, en una 
predisposición hacia el bien común y como una expresión de la existencia 
de sujetos colectivos. Prestar un servicio social a la comunidad de la que 
se hace parte es ser tributario de la honra, del reconocimiento, cuando 
no únicamente de la obligación de pertenecer y hacer efectivos los usos y 
costumbres contribuyendo al aseguramiento de las condiciones de vida y la 
convivencia social.

En términos comunitarios la faena constituye un procomún que propicia 
la interrelación entre derechos y obligaciones. Derecho a ser reconocido y ser 
parte de una comunidad, lo cual, asigna a los sujetos obligaciones respecto 
al trabajo voluntario. Aunque la faena puede ser objeto de críticas por la 
obligación del trabajo, además gratuito (Garibay, 2008), “en tanto supone un 
atentado a la libertad del trabajo (…) y a los derechos individuales (…) no se 
puede negar que éstas persisten al menos en gran parte de las comunidades 
indígenas de México” (Collin, 2012: 298). En correlato con lo anterior,

Las faenas operan como una especie de impuesto en trabajo, obligatorio, 
y en este sentido son criticadas como contrarias a los derechos humanos, 
a la libertad del trabajo, sin embargo, al estar arraigadas profundamente 
en la cultura, inducidas o no, son respetadas y constituyen un importante 
recurso comunitario. (Collin, 2012: 96)

Este derecho que se produce y ejecuta en la práctica al materializar una 
acción, nos hace recordar el principio zapatista de “mandar obedeciendo” 
(EZLN, 1995). Porque si por algo se reconoce a quienes caminan la CEJM 
es porque sus hechos se corresponden con lo que dicen. 

Ahora bien, la faena puede ser generadora de conflictos sociales en 
tanto el no cumplimiento de las tareas, cuando son de carácter obligatorio, 
“implica una serie de castigos y segregación de algunas comunidades, así 
como la pérdida de derechos” (Pineda y Pineda, 2022: 39), incluso “puede 
llegar a ser encarcelado”, comenta Benjamín Maldonado, uno de los teóricos 
de la comunalidad (2015: 158), como también puede redimir “horas en la 
cárcel municipal y la multa cobrada en días de tequio” (Garibay, 2008: 138). 



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

56

O, incluso, lo que es más grave, desata la pérdida de prestigio y confianza 
al interior de la comunidad. Lo cierto es que hay comunidades en que los 
hombres como las mujeres están obligados a cumplir con trabajo en la faena 
cierto número de días al año; lo mismo ocurre cuando, sin justificación 
alguna, faltan a la asamblea de la comunidad (Garibay, 2008).

En suma, la faena es un tipo de servicio comunitario, sin retribución 
monetaria, que las personas realizan en función de la comunidad a la que 
pertenecen, reproduciendo relaciones económicas no monetarias, de un 
trabajo que deviene esencial para la comunalidad (Martínez, 2010). Es una 
forma de vincularse, de ser y estar en relación social, de entramarse en la 
co-construcción y destino colectivo. La faena se da, además, por la voluntad 
de vida de cada sujeto que es “este querer vivir de los seres humanos en 
comunidad” (Dussel, 2006: 23). Voluntades colectivas que configuran un 
«espacio de abrir, de buscar, y de sumar aliados, pero que coincidan con el 
cuidado del territorio», además, las faenas constituyen «una característica 
de la comunidad, un ingrediente [toda vez que] comunidad y faena está 
entreverado, no está separado». Sin embargo, como bien subraya Laura 
Collin (2014), las faenas configuran un espacio de disputa, toda vez que los 
liberales del siglo XIX y los modernos han criticado el trabajo no pagado, 
pues lo ven como forma de esclavitud e intentan prohibirlo, mientras que 
desde las comunidades es un espacio que les permite mantener la autonomía 
y la no mercantilización.

3. Saberes que se construyen en colectivo

Las faenas constituyen una gran fuente de conocimientos útiles para 
reproducir la vida en comunidad. Tienen la virtud de ser reproductoras de 
saberes locales y receptáculo de conocimientos externos. De allí que su 
«importancia [radica en] que no se quede el conocimiento cerrado hacia la 
comunidad, la comunidad tiene que tener la potencialidad para invitar, para 
extender su conocimiento, para compartir saberes de aquí para allá, y que 
nos vengan a traer de allá para acá». Esta cualidad hace que las faenas en la 
CEJM sean un espacio de aprendizaje colectivo donde se recrean saberes, 
capacidades y habilidades desde una doble condición: contemplan un saber-
hacer, pero a la vez tiene una práctica, lo cual configura el escenario desde 
donde se construyen los saberes, haciéndolos y, mejor aún, socializándolos.

Respecto al saber co-construido la CEJM señala: «a lo mejor va a ver 



57

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

quién coordine, pero no va a ver alguien que manipule y de órdenes» ya que 
desde la misma organización de la faena se demuestra el espíritu solidario 
y horizontal que en esta prevalece. No se trata de una práctica en la que el 
convocante se arroga el derecho de la autoridad, del mandar. Lo que las 
faenas promueven es un tipo de encuentro dialógico en el que el trabajo 
es su parte esencial. De hecho, las faenas producen una suerte de división 
solidaria del trabajo, que no es otra cosa que la repartición consensuada de 
tareas en función de la voluntad, los saberes y las capacidades de cada quien.

También, la industria local ha experimentado una evolución significativa. 
Desde sus inicios con la elaboración artesanal de rebozos, ha avanzado 
hacia una producción textil de alta calidad que alcanzó su punto máximo 
hace dos décadas. Para impulsar esta industria, se establecieron centros 
como el Centro de Convenciones de Moroleón y el Centro de la Moda Textil 
(CEMOTEX), además de diversas exposiciones textiles itinerantes que 
han contribuido a la expansión del mercado en otras regiones del país. Sin 
embargo, la industria familiar enfrenta actualmente dificultades económicas 
que han sido mitigadas, en parte, por programas de apoyo gubernamental.

A las faenas convocadas por la CEJM llegan estudiantes de licenciatura y 
posgrado de universidades como la Michoacana de San Nicolás de Hidalgo 
y la Nacional Autónoma de México, gracias a las alianzas con maestros/
as e investigadores/as, que, interesados/as en el proyecto comunal, vienen 
a aprender. También es notable la presencia de estudiantes de preparatoria, 
así como algunos/as simpatizantes de organizaciones sociales de Morelia y 
comunidades de la región con quienes se tiene alguna relación. La gente de 
afuera de la CEJM se solidariza al ver el reflejo del trabajo que se hace por 
el manantial de La Mintzita y el cuidado del territorio de manera autónoma 
y al margen del Estado, algo que está emparentado con la apuesta solidaria 
que se gesta desde la Feria del Agua y Tianguis la Gotita4.

Quizás el modesto éxito que han tenido las faenas en la CEJM se deba 
al origen campesino de sus miembros y sus trayectorias organizativas en 
movimientos sindicales y estudiantiles, así como las alianzas con colectivos 
y organizaciones de la sociedad civil organizada y la academia.

4	 Cuando ha existido el enlace y la disposición, algunos miembros de la Secretaría del Medio 
Ambiente del gobierno del Estado, se han acercado a la CEJM con el propósito de desarrollar faenas 
de reforestación y cuidado del zapote prieto, así como faenas para hacer brechas corta fuego en 
temporadas donde son más proclives los incendios.



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

58

4.	 Construyendo relaciones sociales eco-solidarias

En la historia que ha cimentado la CEJM las faenas han cumplido un 
rol básico y fundamental. A través de éstas la CEJM ha construido casas 
comunales en adobe, prepara la siembra de temporal y su respectiva cosecha, 
han hecho brechas corta fuego y se ha reforestado el zapote prieto, se ha 
limpiado el manantial, se han elaborado baños secos, etc., todo como parte 
de un servicio comunitario. Las faenas también se hacen para la organización 
de las fiestas de aniversario, para llevar a cabo la Feria del Agua y Tianguis 
la Gotita5 (FATG) y todas aquellas actividades que están vinculadas con la 
defensa y construcción social del territorio.

Las faenas en la CEJM han sido una manera de construir comunalidad 
como un modo de vida a partir de reproducir una mentalidad y praxis colectiva 
(Maldonado, 2015). El hecho de que la faena sea una práctica que produce el 
trabajo comunal y que además se proyecta en el territorio, da cuenta de una 
mentalidad (Maldonado, 2015) de tipo solidaria y recíproca que trasciende 
el individualismo y se perfila como forma de organización social en la que 
las relaciones sociales son su principal componente. A través de las faenas 
«empiezas a trabajar la cuestión horizontal, es como un principio para ir 
cambiando eso individual a lo colectivo».

Gracias a las relaciones sociales, sin desestimar las complejidades que le 
son inherentes, es que las faenas se han sostenido en el tiempo. Las faenas 
son «una práctica donde se van construyendo lazos comunitarios, lazos 
sociales diferentes, o digamos rescatando eso que se está perdiendo pues, al 
final de cuentas, como volviendo a rescatar prácticas y saberes como los de 
antes de las comunidades».

Una de las potencialidades que le es inherente a las faenas en la CEJM 
es que «resolviendo el trabajo individual de forma comunal» se avanza en la 
instauración de una cultura de la solidaridad. Y eso es parte del legado de la 
CEJM ya que a través del ejemplo y de la vivencia del trabajo se ha avanzado 

5	 Surgido en 2014, con 39 versiones a lo largo de su historicidad, la Feria del Agua y Tianguis la Gotita 
es un movimiento socioambiental integrado por personas independientes, la CEJM y miembros de 
organizaciones y colectivos, lo que forma un entramado de voluntades solidarias que constituye un 
movimiento en defensa del manantial La Mintzita. Una de sus principales funciones consiste en 
concientizar a la población llevando mensajes a través de actividades educativas, culturales, políticas 
y económicas con un fuerte sentido social y ambiental, acerca de las problemáticas que afronta el 
manantial Mintzita, así como plantear alternativas que procuren la protección del agua y el territorio 
en general.



59

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

en la construcción de una identidad colectiva, una suerte de semblanza 
comunitaria que bien podríamos designar como “reciprocidad fuerte, que 
consiste en la predisposición a cooperar con otros” (Cortina, 2013: 83), lo 
que abona al argumento de que la alteridad es representada en términos 
solidarios y esto conlleva a que el otro, la otra, cuenta en la vida anímica 
de cada individuo que integra la CEJM fundamentalmente como auxiliar, 
una de las cuatro figuras de la alteridad desarrolladas por Freud (1921) en su 
estudio acerca de las agrupaciones humanas.

Sin embargo, pese a la resonancia y la cantidad de faenas desarrolladas 
a lo largo de su historicidad, la misma CEJM manifiesta que «no ha 
funcionado del todo bien la asistencia a las faenas», pues ha disminuido la 
participación, tanto de los/as locales ya que «antes éramos un poquito más», 
como de personas externas a la comunidad. La pregunta sobre el porqué no 
ha funcionado la convocatoria a las faenas deja ver un interés reflexivo, al 
tiempo de añoranza, sobre la práctica que permite entrever lo valioso que 
son las faenas para quienes aún persisten en esta práctica. El hecho de que 
sean las relaciones sociales las que sostienen las faenas es, al mismo tiempo, 
y paradójicamente, su lado más débil.

Toda práctica que implique el concurso voluntario de las personas siempre 
será una cuestión de alta incertidumbre porque la voluntad está sujeta a un 
impulso consciente que no siempre es suficiente para lograr lo que se quiere. 
El “tú puedes” (auto reflexivamente o como exhorto externo), tiene que estar 
mediado por una valoración clara y juiciosa de lo que se gana y se pierde en 
cada movimiento que el sujeto realiza en la búsqueda de satisfacción de sí 
(de su mundo interno) a partir de su inserción en el mundo externo. ¿Qué 
gano participando en las faenas? Podría ser una pregunta hacia una posible 
explicación de la disminución de la participación en las mismas.

5.	 La faena como práctica económica alternativa

Desde un punto de vista económico alternativo las faenas son reproductoras 
de un tipo de solidaridad entre las personas que estimula la producción de 
valores de uso (Hinkelammert y Mora, 2013) en tanto su utilidad decide 
sobre las condiciones de vida de la comunidad y el territorio sin necesidad de 
establecer relaciones mercantiles. Las faenas por lo tanto operan como una 
forma de apropiación social del territorio para la defensa de la vida.



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

60

Como toda práctica social que intenta separarse de las relaciones 
mercantiles, la faena “se ha visto debilitada por los mecanismos propios del 
sistema capitalista” (Pineda y Pineda, 2022: 40), cuando, por ejemplo, la 
opción de pagar el trabajo con un salario ha permitido que no se cumpla con 
las obligaciones correspondientes. Desestimulo éste que también ha tenido 
como promotor al Estado a través de la promoción de proyectos, cuyo efecto 
extirpa la corresponsabilidad solidaria entre las gentes, pues ya no quieren 
hacer el trabajo voluntario sin recibir alguna contraprestación monetaria 
(Collin, 2014), “porque la mediación del dinero rompería la reciprocidad” 
(Maldonado, 2015: 158). Pese a este antecedente sociocultural la CEJM sigue 
trabajando, incluso resistiendo la cultura capitalista y paternalista, sigue 
apostando por «cambiar el yo por el nosotros» como condición ineludible 
para la comunalidad.

De fácil apreciación entre los/as más necesitados/as, las faenas hacen las 
veces de ayuda mutua cuando los recursos económicos convencionales son 
escasos. Experiencias comunitarias periurbanas y rurales apelan a esta forma 
de trabajo asociativo, haciendo una suerte de contrapeso a la ya conocida 
mercantilización de las actividades que prestan un servicio social. Nos 
atrevemos a argumentar que las faenas son una práctica solidaria un poco 
más común entre poblaciones campesinas, indígenas y rurales y poco menos 
de ámbitos urbanos, con excepción de algunas comunidades periurbanas y 
colonias populares donde las necesidades son más apremiantes y continúan 
requiriendo de la solidaridad para asegurar las condiciones de vida digna 
(Montoya et al, 2022). En las grandes ciudades se han interiorizado más 
los sujetxs individuales, mientras que en las comunidades persisten más los 
sujetxs colectivos.

A través del trabajo concreto que se produce en las faenas coexiste una 
relación de interdependencia entre las personas y el espacio que habitan, 
transformándolo. Se trata de relaciones situadas que emergen incrustadas en 
un espacio tiempo. Cada faena incide en la transformación del espacio, de las 
condiciones de vida de un territorio, dicen algo sobre lo que está sucediendo, 
como por ejemplo las faenas corta fuego o las limpiezas del manantial, que 
se hacen para defenderlo de las posibles invasiones y de las amenazas que 
la acción industrial e inmobiliaria constantemente ocasionan. Es decir, las 
faenas forman parte de una práctica de resistencia comunitaria contra las 
lógicas de poder que pretenden instrumentalizar el territorio y los bienes 
comunes, así como a las personas.



61

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

De lo anterior se desprende que las faenas en la CEJM también han 
sido una «bandera política, para que los ojos de Morelia, de otras gentes, 
todo lo que nos compete el cuidado del manantial volteen hacia acá». Así, 
las faenas trascienden el mero trabajo físico para posicionarse como una 
acción con sentido ético y político que pone en el centro al territorio no solo 
desde la perspectiva de los bienes naturales sino también contemplando el 
componente social.

6. El mejor momento de las faenas: la compartencia de 
alimentos

El momento de la compartencia de alimentos, algo sin lo cual las faenas 
estarían incompletas, es sumamente importante. Lo mismo sucede con el 
convite, hermano colombiano de la faena, donde “sin el sancocho6 no hay 
convite” (Montoya et al, 2022: 85). Es más, la compartencia de alimentos es 
uno de los ingredientes esenciales que funge como tejedor social de múltiples 
experiencias y sentidos cohesionadores. Cohesiona la organización comunal 
porque les comisiona la responsabilidad de preparar el método de trabajo 
como el alimento que han de llevar. Es por eso que el trabajo de la faena en 
la CEJM comienza un día antes con la preparación de los alimentos: «ese es 
un trabajo colectivo que uno hace en la casa, a lo mejor la otra gente no lo 
ve que es un trabajo colectivo». Y hay que reconocer que el del alimento es 
un trabajo reproductor de emociones porque como bien dice Maldonado, el 
aseguramiento de aquellos en medio de las faenas hace “que la alegría esté 
siempre presente” (2015: 158).

Los alimentos en las faenas se destacan por tres aspectos: uno, la mayoría 
de los alimentos que se comparten son producidos por la misma comunidad, 
tal es el caso del frijol, el maíz, la calabaza y el pan, algo que le da un toque 
especial y que se corresponde con la autosuficiencia económica; dos, dado 
que la CEJM se asume como comunidad ecológica «siempre hemos tratado 
de educarnos pues, tanto a nosotros como los que vienen, siempre les hemos 
dicho que si van a traer su vaso y su plato que no sean desechables porque 

6	 El sancocho es un platillo tradicional colombiano de base caldoso que incorpora verduras, papa, 
yuca, plátano verde, zanahoria, cidra [chayote en México] maíz y carne, que bien puede ser de res, 
cerdo y/o gallina, o de las tres carnes, el cual se conoce como trifásico. En la costa y otras regiones la 
composición del sancocho puede variar, como en el caso de la costa que lleva pescado y algunas otras 
verduras endémicas como el ñame.



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

62

se supone que estamos buscando un cambio desde ese pequeño detallito». 
Y, tres, cuando se da la compartencia, aparte de saciar el hambre luego de 
una jornada de trabajo, «ya que tienes que retroalimentar tu energía con los 
alimentos» se trenzan relaciones sociales y se construye confianza. La faena 
funge entonces como una combinación de actividades productivas, festivas 
y afectivas.

Al final de la faena se da el espacio para hablar de las vivencias de la 
jornada, «platicar cosas más personales pues, y ahí se va abriendo uno más 
en la cuestión del ser», para compartir emociones, sentires, percepciones, 
hasta se toca música cuando alguien se anima, se echan chistes, se comparten 
abrazos y anécdotas, algo que ameniza y teje nuevas sensibilidades entre la 
gente y de éstas con el territorio, puesto que es un integrante habitual.

6.	 Las faenas como productoras de subjetividades solidarias

Lo relacional está en la base de las faenas, y como tal, forma la urdimbre 
necesaria para que el trabajo colectivo se convierta en un estímulo 
intersubjetivo de gran importancia que modela la experiencia humana. 
En ese tenor González Rey atina cuando afirma que “las acciones de los 
individuos son inseparables de la producción subjetiva” (2008: 229) por lo 
que la faena se puede entender como escenario vivencial donde se forja el 
carácter intersubjetivo de la vida comunitaria.

La subjetividad, “esa unidad simbólico-emocional” (González Rey, 2008: 
228) es la manera en que entendemos y le otorgamos sentido y significado 
al mundo en general. La subjetividad son los “ojos” con que vemos y 
nos situamos en la realidad, es desde donde hablamos, sentimos y nos 
interrelacionamos. La subjetividad es el despliegue de un lenguaje múltiple 
que alberga nuestro ser. Pero hay que saber que esa subjetividad, que no 
es exclusivamente individual, sino social, confeccionada además de manera 
histórica (González Rey, 2008) ha sido también cooptada por el sistema 
hegemónico capitalista, formando una suerte de subjetividad capitalista 
(Guattari y Rolnik, 2006). En otras palabras, el capitalismo constituye “un 
modo de subjetivación” (Ema, 2009: 226) que define, y en mucho, nuestra 
experiencia subjetiva.

En ese sentido, cuando hablamos de que en las faenas se producen 
subjetividades solidarias nos referimos a la emergencia de discursos, 



63

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

imaginarios, sentidos, significaciones, conocimientos, en los que la manera 
de situarnos en su vivencia se replantea. Se trata de una redefinición de 
los sentidos subjetivos en función de las personas con las que se comparte 
el trabajo y del territorio que se transforma. “El sentido subjetivo -nos 
recuerda González Rey- expresa las producciones simbólicas y emocionales, 
configuradas en las actividades humanas” (2008: 233). De allí que al aludir 
a lo solidario en la constitución de la subjetividad quiere decir que hay una 
subversión e interpelación de los relatos capitalistas, de su mentalidad, que, 
paulatinamente, transita hacia una formación subjetiva que responde a una 
relacionalidad distinta, digamos no explotadora de la vida, de las personas y 
los bienes que la hacen posible.

Por ejemplo, en Pineda y Pineda se lee que “En el tequio [como en la 
faena] se configura materialmente la subjetividad comunitaria —contraria a 
la del capitalismo—, pues se articula desde la interdependencia” (2022: 41). 
En ese sentido, la faena da forma a una práctica social que, en oposición al 
individualismo, fomenta la solidaridad y la cooperación entre las personas, 
haciendo que vivan experiencias cuyas consecuencias registran un viraje 
significativo. Las faenas fungen entonces como posibilitador de cambios 
personales que se diseñan y registran en lo colectivo, pues «en cada faena 
cada uno de nosotros se lleva una experiencia diferente».

El aporte intangible a las faenas sale del interior de cada quien, de lo que 
sabe hacer, de lo que puede aportar, de aquello que moviliza su voluntad. 
No hay pues prerrequisitos establecidos para participar de una faena. Se 
precisa solo de la voluntad, de ese querer vivir lo comunitario y de la actitud 
solidaria para hacerla efectiva. Es por ello que la faena alberga un potencial 
de autonomía y autodeterminación material y simbólica que se logra como 
potencia comunitaria. 

Sería un error afirmar que todo cuanto ocurre dentro de las faenas es 
“color de rosa”. La condición humana está siendo atravesada por el halo 
del individualismo y por la búsqueda de beneficios individuales, en otras 
palabras, estamos constantemente interpelados por los mandatos del 
homoeconomicus entendido como ese estereotipo de individuo racional, 
calculador y que orienta su felicidad por el tener más que por el ser, diseñado 
por el sistema social del capital. 

¿De qué depende entonces que la faena sea propulsora de una ética del 
bien común y no así del individualismo y la búsqueda univoca del beneficio 



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

64

personal? «Para nosotros pues si tiene mucha importancia la cuestión de 
las faenas es que eso es lo que va haciendo la comunidad, va haciendo que 
uno vaya quitándose ese yo interno que siempre trae uno y lo va cambiando 
por el nosotros, que ese trabajo de la faena se va haciendo colectivo, nos va 
quitando pues ese capitalismo interno que traemos». Ese capitalismo interno 
no es otra cosa que la evidencia manifiesta de que al capitalismo no solo le 
interesa producir mercancías, sino, sobre todo, la producción de individuos y 
su consecuente subjetividad alienada a su proyecto. 

En términos subjetivos las faenas también generan resistencia y 
reconstrucción de las relaciones de género. Podríamos decir que hay una 
producción de sentido subjetivo de género en tanto “se produce por los efectos 
colaterales y por las consecuencias de las acciones (…) de la persona -en este 
caso de las mujeres- en sus espacios de vida social” (González Rey, 2008: 
234), lo que, de alguna manera, implica tomar posición, ganar en criterios y 
renegociar las relaciones de poder al interior de la familia. «Antes de venir [a 
la faena, comenta una integrante de la CEJM] no hombre me ´lee la cartillá , 
pero mi deseo y mi sentir es más grande que todo eso que él me dice, que me 
hace sentir». Las faenas no solo interpelan el individualismo sino también el 
machismo que suele estar presente en este tipo de ámbitos. «Yo digo [subraya 
la compañera] que es una resistencia, porque ellos como que me quieren jalar 
y yo me resisto a estar donde estoy, donde me siento bien, donde me salgo de 
la rutina, de las emociones, de los problemas sobre todo que hay en la casa». 

La construcción de la comunidad también es una lucha que se vive al 
interior de la familia. Bien como interpelación al machismo al confinar a 
las mujeres en el espacio privado del hogar, realizando tareas que han sido 
históricamente feminizadas, pero también contra la falta de tiempo que se 
destina para atender los cuidados y la reproducción social de sus miembros. 
Si hay algo con lo que algunas mujeres de la comunidad no están de acuerdo 
respecto a las faenas es lo que tiene que ver con privilegiar la mayor parte 
del tiempo lo común por encima de lo familiar. «Las cosas de nosotros 
siempre van quedando atrás», con lo que reafirma que tan importante es la 
construcción social de la comunidad como la misma familia. 

Cuando aludimos a la lucha que generan las faenas lo hacemos designando 
la capacidad de cuestionamiento, de interpelación a la comunidad y sus 
prácticas como espacio social, cuyo movimiento interior es modelado 
por la reflexión crítica. Estas interpelaciones nos muestran el legado de 
las luchas históricas, como el sindicalismo obrero, en cuyo desarrollo se 



65

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

privilegió la lucha sindical por encima de la reproducción de la familia y 
las parejas sentimentales. En ese contexto, la lucha es lo primero, falta ver 
«cuántos luchadores de años atrás se han separado por no tener ese mismo 
rumbo ni ese camino». El orden femenino aquí apalabrado, apunta hacia la 
reivindicación de la lucha que sea ante todo luz de la casa, transformación de 
las vidas de los seres queridos en la inmediatez de sus existencias cotidianas 
en el espacio doméstico, el espacio de la familia. 

Lo que se divisa entonces al calor de las faenas es una necesidad de 
activar en todas/as sus participantes la actitud epistémica (Zemelman, 2011) 
y reflexiva (Ibáñez, 1991) en la búsqueda permanente de la concientización 
(Freire, 1980) que ha de prevalecer en los sujetos de cara a mantener un 
equilibrio en el sistema relacional. Porque la lucha no solo es afuera en 
contra del capital en sus diversas expresiones, también está dentro, bien 
de la comunidad como familia grande, como de cada familia, para que el 
tiempo que se invierte a la lucha contra los impactos del capital no termine 
deteriorando los lazos familiares y comunitarios

7.	 Conclusión

La potencialidad que representan las faenas para la CEJM en tanto espacios 
de socialización, de encuentro y de conexión territorial, son múltiples. Lo es 
también en virtud de la producción de sentidos subjetivos (González Rey, 
2008), de revalorización simbólica y emocional, de interpelación a mandatos 
hegemónicos, y como tejido de nuevas coordenadas para interpretar el mundo 
de la comunalidad donde el cuerpo está presente como límite individual y 
colectivo.

A través de las faenas, como espacio de aprendizaje múltiple, se aprende 
un nuevo oficio o alguna técnica de trabajo al tiempo que se fortalece el 
discurso comunitario y se sensibiliza frente a un problema común, como 
puede ser el cuidado del manantial. 

En tanto práctica social y solidaria las faenas corren el riesgo de 
desaparecer. No porque carezca de importancia, todo lo contrario, sino 
porque la mercantilización de la vida en general a manos del capitalismo 
está haciendo desaparecer aquellas actividades donde el dinero no cumple 
su función generadora de valores de cambio. Lo que no genera ganancias no 
es funcional al capitalismo. 



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

66

Las faenas no generan riqueza monetaria sino social, puesto que 
coadyuvan con el fortalecimiento del tejido comunitario, de la confianza y 
de la ayuda mutua. En las faenas la soberanía no es del individuo sino de la 
colectividad que la hace posible. Las faenas para la CEJM son un símbolo 
de cohesión, de resistencia, son ese nosotros de cual también depende el yo. 

No se trata de endiosar las faenas, pero sí de demostrar la tendencia hacia 
la desmercantilización del trabajo con fines comunes. La faena por sí misma 
no basta para cumplir con su objetivo, hace falta la convicción personal, 
desarrollar la actitud solidaria, para hacerla posible y sostenible en el tiempo.

BIBLIOGRAFIA

Barragán, D., y Torres, A. (2017). La sistematización de experiencias como inves-
tigación interpretativa crítica. Bogotá: El Búho y Corporación Síntesis. 
https://www.academia.edu/37500472/La_sistematizaci%C3%B3n_
como_investigaci%C3%B3n_interpretativa_cr%C3%ADtica

Camacho, J. (2020). "Revisión y limitaciones de la Investigación Militante en 
el estudio de los movimientos sociales." Tendencias Sociales. Re-
vista de Sociología, N° 6, pp. 133.158. https://rua.ua.es/dspace/bit-
stream/10045/111159/1/Ortega-Fernandez_2020_TendenciasSociales.
pdf

Collin, L. (2012). Economía solidaria: ¿Capitalismo moralizador o movimiento 
contracultural? México: El Colegio de Tlaxcala, A.C, Ciencia Básica-
CONACYT, SEP-CONACYT. https://www.socioeco.org/bdf_fiche-
document-5219_es.html

Collin, L. (2014). Economía solidaria: local y diversa. México: El Colegio de 
Tlaxcala, A.C. https://www.academia.edu/16632114/Economia_Soli-
daria_Local_y_diversa

Cortina, A. (2013). La Ética. Barcelona: Paidós. 
Dechile. (2023, septiembre). "Etimología de faena." https://etimologias.dechile.

net/?faena
Dussel, E. (2006). 20 tesis de política. México: Siglo XXI – CREFAL. 
Emma, J. (2009). "Capitalismo y subjetividad. ¿Qué sujeto, qué vínculo y qué 

libertad?" Individuo y sociedad. Vol. VIII. # 2 (julio-diciembre). Es-
paña. https://pepsic.bvsalud.org/pdf/psicope/v8n2/a11.pdf

EZLN. (1995). EZLN Documentos y comunicados (1). México: Editorial Era. 
https://es.scribd.com/document/309406228/EZLN-Documentos-y-
Comunicados-I



67

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

Freire, P. (1980). Pedagogía del oprimido. Colombia: Siglo XXI Editores.
Freud, S. (1921). “Psicología de las masas y análisis del yo”. Obras Completas 

de Sigmund Freud, Vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu.
Garibay, C. (2008). Comunalismos y liberalismos campesinos: identidad co-

munitaria, empresa social forestal y poder corporado en el México 
Contemporáneo. Zamora, Michoacán: El Colegio de Michoacán.

González Rey, F. (2008) "Subjetividad social, sujeto y representaciones so-
ciales". En Diversitas – Perspectiva en Psicología, Vol. 4, N° 2, pp. 
225-243. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S1794-99982008000200002

Guattari, F. (1992). Caosmosis. Buenos Aires: Ediciones Manantial. . https://
esquizoanalisis.com.ar/wp-content/uploads/2022/02/guattari_caos-
mosis_esquizoanalisis.pdf

Guattari, F. y Rolnik, S. (2006). Micropolítica. Cartografías del deseo. 
Petropolis:Traficantes de Sueños. http://herzog.economia.unam.mx/
academia/inae/images/portadas-libros-digitales/Libros/Cartografias-
del-deseo-Felix-Guattari.pdf

Hercman, A. (2016). El otro, el semejante, el prójimo. Trabajo presentado en el 
Ciclo	 Cuestiones Cruciales del Psicoanálisis: “Las dimensiones actu-
ales del lazo social. La	 irrupción de lo real”, organizado por la 
Comisión de Enlace de Buenos Aires de	 Convergencia, Mov-
imiento Lacaniano por el Psicoanálisis Freudiano en la Biblioteca	
Nacional, el 16 de abril de 2016. 

Hinkelammert, F., y Mora, H. (2013). Hacia una economía para la vida. More-
lia, México: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.

Ibáñez, J. (1991). El regreso del sujeto. La investigación social de se-
gundo orden. Santiago, Chile: Editorial Amerinda. https://www.
academia.edu/4988619/EL_REGRESO_DEL_SUJETO_La_
investigaci%C3%B3n_social_de_segundo_orden

Lacan, J. (1988). El seminario de Jacques Lacan, libro 7, La ética del psi-
coanálisis 1959-60. Buenos Aires: Paidós.

López, O. (2018). "Significados y representaciones de la minga para el 
pueblo indígena Pastos de Colombia." En Psicoperspectivas 17 
(3), 1-13. https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S0718-69242018000300101

Maldonado, B. (2015). "Perspectivas de la comunidad en los pueblos indígenas 
de Oaxaca". Bajo el Volcán, vol. 15, (23), sep-feb, pp. 151-169. https://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=28643473009



No. 3 Año 2  julio-diciembre 2025

68

Martínez, J. (2010). Eso que llaman comunalidad. Oaxaca, México: Culturas 
Populares, CONACULTA/Secretaria de Cultura, Gobierno de Oax-
aca/Fundación Alfredo Harp Helú Oaxaca, A.C. https://drive.google.
com/file/d/1qrdOfdOWFoX0sqvNF0-5KeOTLVRStL2A/view

Max-Neef, M., Elizalde, A., y Hopenhayn, M. (1986). Desarrollo a escala humana: 
conceptos, aplicaciones y algunas reflexiones. Barcelona: Nordan-Co-
munidad. https://www.academia.edu/11450418/DESARROLLO_A_
ESCALA_HUMANA_Conceptos_aplicaciones_y_algunas_reflexio-
nes

Montoya, D. (2025). Reproducción comunitaria de la vida y subjetividades 
otras. El andar de la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta. 
Tesis para obtener el grado de Doctor en Economía Social Solidaria: 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.

Montoya, D., Rivera, A., y Velásquez, C. (2022). Laderas en disputa. El convite 
en la construcción social del territorio en Medellín. En B. Y. Romero, 
C. M. González y E. M. Torres (Coord.) Prácticas, discusiones y re-
flexiones desde la investigación social sobre el Desarrollo, la Plane-
ación y la Gestión Territorial. Medellín: IBAÑEZ e Institución Uni-
versitaria Colegio Mayor de Antioquia.

Montoya D., y Aguilar, E. (2023). Subjetividades solidarias como condición 
necesaria para la solidaridad económica. En María Amalia Gracia y 
Josefina Cendejas (coordinadoras), Iniciativas agroalimentarias ante 
la pandemia y pospandemia. Estrategias e innovaciones en México. 
Morelia, México: Universidad Michoacana de San Nicolás Hidalgo; El 
Colegio de la Frontera Sur.

Montoya, D. y Herrera, H. (2017). Procesos constituyentes y de-constituyentes 
del sujeto. Mirada desde las periferias urbanas. Economía y Sociedad, 
XXI, 127–143. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=51052064008

Navarro, M. (2013). "Subjetividades políticas contra el despojo capitalis-
ta de bienes naturales en México". En Acta Sociológica, núm. 62, 
sep-dic, pp. 135-153. Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, 
UNAM. México. https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/
S0186602813710028

Pineda, J., y Pineda, C. (2022). El tequio, tradición y costumbre comunitaria en 
las comunidades Náhuatl en Zitlala Guerrero. En Mora Cantellano, 
Ma., del Pilar Alejandra; Serrano Oswald, Serena Eréndira y Mota 
Flores, V. Enrique (coordinadores). Reconfigurando territorios a par-
tir de la cultura, el empoderamiento de las mujeres y nuevos turismos. 
UNAM-AMECIDER, México. https://ru.iiec.unam.mx/5880/1/2.%20
074-Pineda-Pineda.pdf 



69

«Transformar transformándonos» 
Las faenas desde la Comunidad Ecológica Jardines de la Mintsïta

Zemelman, H. (2011). Configuraciones Críticas. Pensar epistémico sobre la 
realidad. México D.F.: Siglo XXI/CREFAL.

Wodak, R. (2003). De qué trata el análisis crítico del discurso (ACD). Resumen 
de su historia, sus conceptos fundamentales y sus desarrollos. En R. 
Wodak y M. Meyer (Comp.). Métodos de análisis crítico del discurso. 
Gedisa Editorial.

.

ACERCA DE LOS AUTORES

1.	 Diego Mauricio Montoya Bedoya. Doctor en Economía Social Solidar-
ia -DIESS- por la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 
Morelia, México, Investigador y Educador Social. Correo: 1432090d@
umich.mx , https://orcid.org/0009-0006-3094-0185.

2.	 Flor de María Gamboa Solís. Doctora en Estudios de Género por la 
Universidad de Suxxes, Reino Unido, profesora-investigadora de la 
Facultad de Psicología de la UMSNH, integrante del Núcleo Académico 
Básico del -DIESS-. Correo: flor.gamboa@umich.mx, https://orcid.
org/0000-0003-0220-224X. 


