49

Afo XXV
Enero-Junio 2024
ISSN 2395-9274

DEVENIRES

REVISTA DE FILOSOFIA Y FILOSOFIA DE LA CULTURA

Articulos

NicoLAs PERRONE
Huco MarTiNEZ GARCIA
VirGINIA LOPEZ DOMINGUEZ

Luciano CoNCHEIRO SAN VICENTE

A1LBERTO GONZALEZ SOTO

SEBASTIAN PERLIN VITAL AvALA

Traduccion

CHESHIRE CALHOUN

Testimonio

VARIOS AUTORES

Cartografias de la imagen teatral
en la filosofia francesa contempordnea

Reflexiones en torno a un paradigma ético:
una lectura agambeniana del rostro

El uso de categorias femeninas en la elaboracién
de la idea de razén poética en Marfa Zambrano

Entre el fascismo mexicano y el federalismo
nahuatl: el pensamiento indigenista

de Ignacio Romerovargas Yturbide

Infierno y sexualidad en Jean Paul Sartre.
Una reinterpretacién ontoldgica

La critica de Alfred Schutz a la intersubjetividad
husserliana: exposicion y respuesta

Geografias de la vida con sentido

Estampas de Roberto Briceno Figueras

UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO

FACULTAD DE FILOSOFIA
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES FILOSOFICAS



Guest
Rectangle


REFLEXIONES EN TORNO A UN PARADIGMA ETICO:
UNA LECTURA AGAMBENIANA DEL ROSTRO

Hugo Martinez Garcia
Universidad de Guanajuato
hugarciamartinez@gmail.com

Resumen: El objetivo del presente articulo consiste en ofrecer una interpretacién del
momento ético que Levinas llama “cara a cara” en tanto caso paradigmdtico de pro-
fanacién. Se realiza una lectura de tres conceptos agambenianos: paradigma, singula-
ridad cualsea y profanacién. En funcién de las posibilidades analiticas de esta triada
se realiza una interpretacién de la ética levinasiana como un tipo de actividad para-
digmadtica capaz de profanar —desactivar— los dispositivos biopoliticos de gobierno,
principalmente en cuanto a la escisidn social que generan. A la luz del paradigma ético
aqui{ propuesto, se abre la posibilidad de restablecer un uso de la socialidad que se en-
cuentra capturado por dispositivos biopoliticos. Asi, ¢l objetivo estriba en argumentar
una via analitica que abra posibilidades de comprensién en cuanto a la reivindicacién
de una dimensién social hoy menguada; se trata de restituir la relacién cara a cara al
uso comun, desactivando los dispositivos que hacen de ella un mero momento subor-

dinado al orden dado.
Palabras clave: profanacién; Levinas; socialidad; biopolitica; singularidad cualsea.

Recibido: junio 8, 2023. Revisado: septiembre 14, 2023. Aceptado: septiembre 27, 2023.

DOI: http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917

DEVENIRES. Afio xxv, Num. 49 (enero-junio 2024): 47-83

ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274

Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917

REFLECTIONS ON AN ETHICAL PARADIGM:
AN AGAMBENIAN INTERPRETATION
OF THE FACE TO FACE

Hugo Martinez Garcia
Universidad de Guanajuato
hugarciamartinez@gmail.com

Abstract: The aim of this article is to offer an interpretation of the ethical moment that
Levinas calls “face to face” as a paradigmatic case of profanation. For this purpose, a
reading of three Agambenian concepts is carried out: paradigm, whatever singularity
and profanation. Based on the analytical possibilities this conceptual triad offers, Levi-
nasian ethics is interpreted as a type of paradigmatic activity capable of deactivating
the biopolitical devices of government, especially in terms of the social division that
they generate. The latter opens up the possibility of restoring a use of sociality current-
ly obstructed by biopolitical devices. Thus, the objective is to argue for an analytical
path that opens possibilities of understanding a social dimension that is diminished
today; to suggest a reinstantiation to common use of the face to face relationship,
deactivating the devices that make it a mere moment subordinated to the given order.

Keywords: profanation; Levinas; sociality; biopolitics; whatever singularity.

Received: June 8, 2023. Reviewed: September 14, 2023. Accepted: September 27, 2023.

DOI: http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917

DEvVENIRES. Year xxv, No. 49 (January-June 2024): 47-83

ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274

Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

Sed sélo vuestro rostro. Id al umbral.

No sigdis siendo los sujetos de vuestras facultades
0 propiedades, no permanezcdis debajo de ellas,
sino id con ellas, en ellas, mds alld de ellas.

AGAMBEN

I. Introduccién. Relevancia del problema
en relacién con lo biopolitico

Este trabajo realiza una lectura agambeniana de la ética fenomenolégi-
ca de Levinas. La reunién de ambas filosofias ofrece un perfil analitico
que, abocado a las relaciones de poder, permite plantear una posibilidad
particular del ejercicio de resistencia. Asi, la lectura de la ética levinasia-
na en tanto profanacién abre la puerta a una singular forma de rebeldia
frente al poder biopolitico. Desarrollar tal argumento es el objetivo de
este trabajo.

Comprender tal profanacién requiere el despliegue de los conceptos
de paradigma y singularidad cualsea, asi como de una caracterizacion
general del quehacer biopolitico. La combinacién de estos elementos
permitird una lectura agambeniana de la ética de Levinas. La justifica-
cién de éste —y otras propuestas andlogas'— se identifica con la necesi-
dad de encontrar formas de rebeldia ante el orden social contempordneo
que se despliega bajo la proliferacién de un amplio espectro de pautas
biopoliticas. Asi, por “biopolitica” se comprende el hecho de la vida
capturada en tanto objeto de lo politico; es decir, se trata de un bios
subordinado —en todas sus dimensiones— a las estructuras del poder po-

! Frost (2014) analiza el pensamiento de ambos autores, aunque en un sentido dis-
tinto al aqui propuesto. En su postura puede encontrarse, por ejemplo, una critica de
Agamben desde la filosofia levinasiana (p. 230). No es el caso de este trabajo, donde
se realiza una lectura agambeniana de la ética de Levinas.

DEVENIRES 49 (2024) 49



Hugo Martinez Garcia

litico.” La generalidad de esta enunciacién adquiere matices diversos que
dan pie al desarrollo de distintas posturas tedricas; a tal respecto pueden
encontrarse, por ejemplo, las propias de Foucault, Esposito o Agam-
ben, entre otras (Salinas, 2014). Cada una de éstas problematiza meca-
nismos, tecnologias y perfiles distintos sobre la manera en que la vida
—bios— se ve sometida a estructuras de poder.

No obstante, para ilustrar de manera mds precisa el modo en que
la vida capturada es objeto de lo politico, cabe recuperar el concepto
agambeniano de dispositivo, de suerte que “llamaré dispositivo literal-
mente a cualquier cosa que de algiin modo tenga la capacidad de cap-
turar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar los
gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivientes”
(Agamben, 2014, p. 18). En ese sentido, la manera en que la vida (&7os)
se torna presa de lo politico es al hundirse —quedando acorralada— en la
red de dispositivos que regulan y gestionan los comportamientos de los
individuos. La evolucién de esta gestién de la conducta da cuenta de una
complejidad variada y abigarrada. No es sélo una dimensién de la vida
(bios) la que se ve regulada en su desarrollo, sino que la totalidad de ésta
es susceptible de ser gobernada; en ese sentido, se concretan canalizacio-
nes de la conducta en cuanto a decisiones y comportamientos laborales,
académicos, de esparcimiento, de opinién politica, etc. Resulta, pues,
necesaria una demarcacién que permita desarrollar el argumento aqui
propuesto: se trata de una exploracién cuyo objeto no es la totalidad del
bios, sino sélo uno de sus elementos fundamentales, a saber: la relacién
intersubjetiva (cara a cara). Es bajo tal senalamiento que la exposicién
de un paradigma ético de profanacién adquiere su sentido pleno, pues
se explora la reivindicacién de la relacién intersubjetiva hoy en dia cap-
turada por mecanismos biopoliticos. Se desarrolla, asf, una via tedrica
que plantea el rescate de la socialidad como forma de resistencia ante
las estructuras de poder propias de nuestras sociedades contempordneas.
En esa direccién, y para comprender el sentido de la socialidad reivindi-

% Para Agamben, bios significa vida cualificada y responde a un modo de vida particu-
lar (Agamben, 1998, p. 9). Aqui se asume tal concepcidn y se la interpreta como una
vida que se resuelve en pautas de conducta impuestas por el orden dado.

50 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

cada, cabe ahora, como primer paso metodolégico, abordar la categoria
levinasiana de rostro.

2. El rostro levinasiano

Aproximarse, de manera breve, al significado del rostro que se desprende
de la fenomenologia levinasiana resulta una labor compleja. En direccién
a sortear tal complejidad, parece metodolégicamente adecuado introdu-
cir un contraste que permita expresar el sentido que la categoria expresa.
De tal manera, cabe indicar, primero, que el rostro da cuenta de un tipo
de experiencia ética sui generis, a cuyo estudio Lévinas consagré prictica-
mente toda su carrera. La ética levinasiana da cuenta de una forma de re-
lacién intersubjetiva que, de entrada, debe ser distinguida de aquella rea-
lizada al auspicio del horizonte del mundo. Para comprender el alcance de
este contraste, €s necesario reconocer que la convivencia interpersonal, en
todas sus formas, resulta uno de los pilares que articulan el desarrollo del
mundo de la vida; dicho de otra manera, el hecho de encontrarnos cara
a cara, unos con otros, aparece como un momento inexorable de la coti-
dianidad. Mds alld de la familiaridad con que tal convivencia fundamen-
tal pueda llevarse a cabo, Levinas acusa un excedente de sentido que la
acompana, y que, incluso, resulta principio estructural de la subjetividad.
Comprender el sentido de tal excedencia es comprender el sentido de la
categorfa de rostro. En esa direccidn, cabe tener en mente dos aspectos:
1) el primero de ellos tiene que ver con lo recién senalado arriba respecto
de la relacién intersubjetiva y su realizacién al interior del horizonte del
mundo; 2) el segundo tiene que ver con el andlisis fenomenolédgico como
via para revelar un momento ético en tanto ruptura de tal horizonte, es
decir, en tanto excedencia.

En relacién con el punto niimero uno, es preciso observar que las
pautas de conducta que regulan la relacién intersubjetiva en lo coti-
diano obedecen a los dictados de un contexto y sus determinaciones
particulares:

DEVENIRES 49 (2024) 51



Hugo Martinez Garcia

En el mundo, al otro ciertamente no se lo trata como una cosa, pero no estd jamds
separado de las cosas. No sdlo se lo aborda y estd dado a través de su situacion so-
cial, no es s6lo que el respeto a la persona se manifieste mediante un respeto a sus
derechos y a sus prerrogativas; 70 es sélo que, siguiendo el ejemplo de las instalaciones
que nos entregan las cosas, las instituciones nos pongan en relacion con las personas,
las colectividades, la bistoria y lo sobrenatural —el otro en el mundo es objeto ya por su
mera vestimenta (Levinas, 2006a, p. 46, cursivas mias).

Exhibir una forma de socialidad dependiente del contexto histéri-
co-mundano en el que surge resulta un movimiento metodolégico im-
portante para el planteamiento levinasiano. Ciertamente, la referencia a
un horizonte mundano® utilizada por Levinas deriva de un planteamien-
to ontoldgico, sobre todo, en su oposicién a Heidegger (Urabayen, 2005,
pp- 189-192). En tal marco, su argumentacién recurre, frecuentemente,
al uso de expresiones que dan cuenta de una atmdsfera omniabarcante al
interior de la cual toda singularidad serd determinada, incluyendo la re-
lacién cara a cara. Tal es el caso de la metdfora de la luz, de los términos
ser, totalidad o esencia (Levinas, 2003, p. 213); cada uno de ellos ocupa
un lugar en la descripcién levinasiana sobre los peligros que implica una
totalizacién; a saber: la reduccién de la alteridad —del Otro— al Mismo.

Pero ;qué significa esta reduccién? En consonancia con la cita recién
hecha, implica que la relacién intersubjetiva se efectuard siguiendo las
pautas de conducta impuestas por el horizonte del mundo. Esto es: “Las
relaciones sociales mds delicadas se llevan a cabo guardando las formas;
y salvaguardan las apariencias que prestan una vestidura de sinceridad a
todos los equivocos y los vuelven mundanos. Lo refractario a las formas se
sustrae al mundo” (Levinas, 20006a, p. 46). Este fragmento no s6lo sefala
el modo de darse la socialidad dentro del horizonte mundano, sino que
perfila la posibilidad de un momento reacio a su influjo. En ese senti-
do, la relacién intersubjetiva que en su desarrollo refleja las formas del
mundo, no agota las posibilidades de la subjetividad; por el contrario,

3 Para Levinas, la comprensién del mundo responde a una perspectiva fenomenol6gi-
ca: el mundo es el horizonte de significacién al interior del cual todo singular adquiere
sentido. Esta manera levinasiana de comprender el mundo responde a las influencias
de Husserl y de Heidegger: se trata de las sintesis intencionales que configuran el ho-
rizonte omniabarcante del ser (Levinas, 2006a, pp. 53-59).

52 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

a la base de tal intersubjetividad mundana late una forma originaria de
relacién cara a cara que Levinas llama ética, y describe fenomenoldgica-
mente a través de la categoria de rostro.

Antes de entrar de lleno al andlisis de este tipo de experiencia, se
precisa un comentario sobre el punto nimero dos indicado arriba: la
metodologia levinasiana y la lectura aqui propuesta. A tal respecto, debe
recordarse que la produccién filoséfica de Levinas se despliega en dos
dimensiones: fenomenologia y judaismo.* Si bien es cierto que existe
una relacién entre los dos dmbitos, un andlisis de ella llevaria en otras
direcciones. Por tal razén —y por la bisqueda del objetivo arriba indi-
cado— este trabajo se apega al pensamiento meramente fenomenoldgico
del lituano.

Ahora bien, después de este breve paréntesis, cabe recuperar el hilo
del argumento a partir de la siguiente cuestidn: si la relacién intersubje-
tiva se ve dirigida por el mundo que le presta sentido, ;en qué momento
se realiza la experiencia ética del rostro? La respuesta tiene que ver con el
objetivo del quehacer fenomenolégico levinasiano, que no es otro sino
la busqueda y andlisis de las capas mds profundas de la conciencia. Di-
cho de otra manera: Levinas lleva su examen de la vida consciente mds
alld de lo que revelan las sintesis intencionales, y en ese movimiento
explicita una dimensién originaria que no se deja describir bajo la corre-
lacién nédesis-néema (Martinez, 2022, pp. 121-125); esto significa que
la experiencia de la alteridad es irreductible a las sintesis operadas por el
Mismo (Levinas, 2020, 215). Tal dimensién originaria se identifica con
la experiencia ética del rostro.

De tal manera, la categoria de 7ostro —en Levinas— describe un tipo
de experiencia ética sui generis. Su primera caracteristica consiste en que
no se identifica con la realizacién de ninguna sintesis operada por la
conciencia. En ese sentido, da entrada a una dimensién de trascendencia

“ Es importante indicar que el pensamiento levinasiano ha generado diversos tipos
de andlisis: Urabayen (2005), por ejemplo, analiza la relacién entre fenomenologia y
judaismo como fuente del pensamiento de Levinas; Chalier (2004) acentta, princi-
palmente, la vertiente judia del pensador. Estos ejercicios hacen grandes aportes al es-
tudio del pensamiento levinasiano; sin embargo, este trabajo se adscribe a una lectura
meramente fenomenoldgica del filésofo.

DEVENIRES 49 (2024) 53



Hugo Martinez Garcia

radical que pone en cuestién —e incluso rompe— el predominio de toda
sintesis (Levinas, 2020, pp. 224-225). Lo anterior tiene implicaciones
ontoldgicas notables en el siguiente sentido: para el planteamiento feno-
menoldgico el rendimiento de sintesis intencionales resulta el apoyo de
la experiencia del mundo; de tal manera, al introducir un elemento de
trascendencia que pone en jaque tales sintesis, correlativamente, se se-
fialan los limites del mundo y su sentido. Es importante tener en mente
que, en este movimiento, el elemento disruptivo proviene precisamente
de la alteridad. Es decir, se trata de la presencia del Otro (otra concien-
cia) cuya sola contigiiidad motiva una afeccién radical sobre el ego que
la sufre. De tal manera, es posible afirmar que el rostro levinasiano da
cuenta de una experiencia social originaria que excede el horizonte de
sentido del mundo y las sintesis que lo configuran.

Para los fines de este trabajo resulta importante considerar la dimen-
sién disruptiva con que se presenta el rostro del Otro; se trata, como se
verd, de una manera de profanar las pautas sociales de un horizonte para
abrir nuevas posibilidades de configuracién. Pero es cierto que la epifa-
nia del rostro no se agota en lo dicho. Es necesario sefialar, de manera
breve, que la ruptura del horizonte mundano a través del cara a cara se
realiza como asimétrica: puesto que el encuentro con el Otro cuestiona
las sintesis constituyentes del mundo, la relacién con el rostro no se rea-
liza sobre plataforma alguna (Levinas, 2003, p. 212), y, en ese sentido,
no apela a ninguna forma de reciprocidad.’ Levinas indica que, en la ex-
periencia ética, la trascendencia del alter proviene de una dimensién de
altura, lo que da contenido a la afirmacién de que el Bien se encuentra
mis alld del orden del ser (Levinas, 2020, pp.109-110; 2003, p. 213).
Esta afirmacién no sélo es otra manera de senalar los limites del mundo
dado, sino que, ademds, prefigura ya una direccién propiamente ética.
De tal manera, la afeccién radical que acompana la epifania del rostro
abre un espacio ético en el que la bondad, la responsabilidad, la justi-
cia y el lenguaje laten como posibilidades ajenas al orden del mundo a
disposicién.

> Si la relacién con el rostro fuera reciproca, implicaria su pertenencia a un horizonte
dado de antemano, por lo que no habria ruptura con las pautas de éste.

54 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

En ese sentido, cabe indicar que la responsabilidad da cuenta de la
inexorabilidad con que el destino del Otro se teje con el mio; lo que
significa que cualquier toma de posicién de mi parte es una inmediata
respuesta a la presencia del rostro. Es importante acentuar que la respon-
sabilidad levinasiana —al no depender del horizonte mundano que pone
en cuestién— se realiza en una dimensién de trascendencia, es decir, ajena
al orden dado (Levinas, 2020, pp. 219-224). Lo mismo ocurre con el
lenguaje que esta forma de socialidad originaria instaura: “El lenguaje
cumple una relacién entre términos que rompen la unidad de un género.
Los términos, los interlocutores, se ab-suelven de la relacién, o perma-
necen ab-solutos en la relacién. El lenguaje se define quizd como el poder
mismo de romper la continuidad del ser o de la historia (Levinas, 2020, p.
216, cursivas mias).

En funcién de lo anterior, es posible reconocer que la afeccién in-
troducida por el rostro incluye diferentes dmbitos. La responsabilidad,
el lenguaje y la bondad son algunas de ellas y pueden encontrarse en
diferentes momentos del andlisis levinasiano. Sin embargo, la comple-
jidad del encuentro con la alteridad no se agota en éstas. Otra de las
dimensiones mds importantes que acompafan al encuentro ético es la
justicia. Correlativamente con lo dicho, tiene que ver con la dimensién
de trascendencia que abre el rostro y un perfil en que el ser (Mismo)
encuentra su justificacién en la alteridad: “Cuestién del sentido del ser
—no la ontologfa de la comprensién de este verbo extraordinario, sino
la ética de su justicia. [...] No se trata de preguntar por qué el ser en
lugar de la nada, sino de c6mo se justifica el ser” (Levinas, 1998, p. 108,
traduccién mia).

Para cerrar este apartado sélo resta indicar que la epifania del rostro
desborda los elementos aqui mencionados, e invita a un andlisis deta-
llado de cada una de sus dimensiones. Sin embargo, hacer tal llevaria
en otras direcciones el argumento de este trabajo. En ese sentido, es
importante acentuar, sobre todo, la capacidad de ruptura que acompana

¢ “Question du sens de 'étre — non pas 'ontologie de la compréhension de ce verbe
extraordinaire, mais I'éthique de sa justice. [...] Non pas: pourquoi I'étre plutdt que
rien, mais comment I'étre se justifie” (Levinas, 1998, p. 109).

DEVENIRES 49 (2024) 55



Hugo Martinez Garcia

la aparicién de la alteridad a través de su expresion en el rostro, pues en
ello se resuelve su cardcter profanatorio. Cabe afadir que no sélo Levi-
nas ha advertido el potencial de esta experiencia; Agamben, por su parte,
ha realizado andlisis valiosos al respecto llevindolos en otras direcciones
y vinculdndolos con el problema biopolitico. A continuacién, se aborda
el problema desde la metodologia del pensador italiano.

3. Paradigma

Lo primero que hay que reconocer es que ambos pensadores tuvieron
noticia uno del otro. El propio Agamben da cuenta de un encuentro
cara a cara en el marco de las lecciones biblicas que Levinas impartia los
sabados por la manana (Agamben, 2017, p. 339); una réplica de este
encuentro se narra con mds detalles en Malka (2006, pp. 136-137).” A
tal respecto resulta notable la figura de Heidegger como nucleo de la in-
teraccion, sin duda, debido al lugar que desempefié en la formacién de
ambos autores. Al haber sido mentor de los dos, es posible reconocer su
impronta tanto en la filosoffa de Levinas como la de Agamben, aunque
ello responde a modos distintos en cuanto a la manera de percibir al
maestro. No obstante, existen diferencias mds profundas en el corazén
de sus respectivos ejercicios filoséficos.

7 Salomén Malka documenta este encuentro directo entre Agamben y Levinas. El
acercamiento habria tenido lugar en los afios ochenta a partir de la visita de Agamben
a la leccién biblica sabatina que Levinas impartia por la manana. Al final de la lec-
cién se habrfa dado una discusion en la que surgié el nombre del antiguo maestro de
ambos: Heidegger. Agamben, quien habia asistido al seminario de Le 7hor, indicaba
haber reconocido en Heidegger a un hombre dulce. Por su parte, Levinas, quien habia
conocido a Heidegger en la década de los veinte, decia haber reconocido en aquellos
dias a un hombre duro. Sobre este encuentro Malka (2006) indica que Agamben
expresd a Jaques Rolland: “jHay que decir que la derrota habia pasado por ahi!” (pp.
136-137). Sin saber a qué derrota se referfa Agamben —de Levinas o de Heidegger— es
posible advertir de este encuentro que ambos fildsofos se conocieron personalmente.
A pesar de que en la obra del filésofo italiano es posible encontrar referencias dispersas
¢ interpretaciones personales sobre la filosofia de Levinas, el caso contrario no ocurre;
sin embargo, y a pesar de esta lectura unilateral, este trabajo busca reunir ambas pos-
turas para proponer un paradigma ético de profanacién.

56 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

Por una parte, el pensamiento de Agamben responde a lo que él mis-
mo llama método paradigmdtico y, por otra, la filosofia levinasiana se
desarrolla como un ejercicio fenomenoldgico (Martinez, 2022). Cabe
sefalar que, vistas superficialmente, pareciera no haber eslabones entre
ambas filosofias, sin embargo, al leerlas a la luz de la problemdtica biopo-
litica aparece tanto un vinculo entre ellas como una nueva perspectiva de
andlisis; para comprenderla, es necesario considerar sus correspondien-
tes estilos filoséficos. En esa direccidn, se introduce aqui el concepto de
paradigma, pues en funcién de su influencia se interpretard el quehacer
ético levinasiano. Se trata de un concepto nuclear en el desarrollo del
pensamiento agambeniano; su andlisis es denso y abstracto, sin embar-
go, su impronta es patente en tratamientos mds concretos, como se verd
mids adelante.

Este concepto se identifica con una forma de conocimiento de ca-
ricter analégico. Esta proposicién no significa mds que, en el caso de
considerar un conjunto cualquiera, el conocimiento que de él se pueda
tener no obedece a un esquema deductivo —que va de lo universal a lo
singular—, ni inductivo —que va de lo singular a lo universal®—; por el
contrario, en cuanto a lo que un movimiento analégico refiere, es im-
portante apuntar un tipo de dindmica peculiar que va de lo singular a
lo singular (Agamben, 2010, pp. 40-41). Lo anterior quiere decir que,
en el acto productor de conocimiento, las proposiciones referidas a al-
gtn objeto no asumen la preexistencia de ningtin conjunto al cual dicho
objeto perteneciera de antemano (como en la induccién o deduccién),
sino que, por el contrario, la relacién que el analogon —el singular o
ejemplo concreto— entabla con otro de su misma especie deriva en el
movimiento constituyente de un nuevo conjunto (Agamben, 2010, pp.
22-23). Esto es una produccién de conocimiento anclada en la relacién
que un singular establece con sus pares, y que deviene en la creacién de

8 “Mientras la induccién procede, entonces, de lo particular a lo universal y la de-
duccién de lo universal a lo particular, lo que define al paradigma es una tercera y
paradéjica especie de movimiento, que va de lo particular a lo particular. El ejemplo
constituye una forma peculiar de conocimiento que no procede articulando universal
y particular, sino que permanece en el plano de este ultimo” (Agamben, 2010, p.

24-25).

DEVENIRES 49 (2024) 57



Hugo Martinez Garcia

un nuevo conglomerado significativo del cual los singulares en cuestién
forman parte.’

Esta situacién significa que el paradigma —en lugar de remitirse a la
influencia de un conjunto preestablecido— remite al singular con quien
comparte contigiiidad (Agamben, 2010, p. 29); tal relacién, de singular
a singular, da cuenta de un proceso en el que la relacién entablada entre
el analogon' y las singularidades contiguas tiene como efecto la cons-
titucién de un nuevo horizonte de significatividad. Cabe acentuar el
cardcter constituyente del método paradigmadtico en tanto que —al crear
un nuevo conjunto— también abre un campo de problemas y situaciones
que permanecerian ocultos si sélo se presupusiera la preexistencia de
algtn orden previo (Castro, 2008, pp. 128-129).

Lo anterior incluye otras consecuencias y particularidades. Una de las
mds importantes radica en que, al no asumirse la preexistencia de algin
conjunto como base del quehacer tedrico, tampoco se presupone la ope-
racién de principios u origenes no demostrados. Esto se traduce en una
forma de superacién del problema de lo originario en tanto que cual-
quier singularidad adquiere el cardcter de principio en potencia. Dicho
de otra manera, la posibilidad de producir conocimiento analégico se
objetiva en cualquier fenémeno singular concreto y su descripcién, sin
necesidad de remitirlo a ningtin presupuesto'' (Agamben, 2010, p. 36).

? Es importante tener presente la dimensién constituyente del paradigma en tanto, en
funcién de él, se construye un nuevo conjunto. Mds adelante, esta cualidad fungird
como uno de los eslabones entre el pensamiento levinasiano y agambeniano. En el
mismo sentido, refiriéndose a la filosofia de Foucault leida como un ejercicio paradig-
mdtico, Agamben afirma: “[...] todos estos fenémenos histéricos singulares son tra-
tados —y esto constituye la especificidad de la investigacidon de Foucault con respecto
a la historiografia— como paradigmas que, al mismo tiempo que deciden un contexto
problemdtico mds amplio, lo constituyen y lo vuelven inteligible” (Agamben, 2010, pp.
20-21, cursivas mias).

19 A lo largo del trabajo los términos analogon y paradigma son utilizados como sind-
nimos y sefialan una instancia concreta considerada en tanto ejemplo, asi como sus
implicaciones epistemoldgicas.

1 “El fenémeno, expuesto en medio de su cognoscibilidad, muestra la totalidad de la
cual es paradigma. Y éste, con respecto a los fenémenos, no es un presupuesto (una
«hipétesis»): como «principio no presupuesto», no estd ni en el pasado ni en el pre-

sente, sino en su constelacion ejemplar” (Agamben, 2010, p. 36).

58 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

Para cerrar esta caracterizacién del movimiento paradigmdtico debe po-
nerse especial atencién en que se trata de un acto de inteligibilidad que, al
constituir un nuevo conjunto en funcién de un paradigma ejemplar, abre
un campo de posibilidades analiticas nuevo que trasciende el horizonte de
lo preestablecido (Agamben, 2010, p. 32).> La manera en que se abre este
nuevo campo de posibilidades es gracias a la estructura del paradigma, que
se concreta a través de una compleja relacién entre dos polos, cuya interac-
ci6n se realiza en virtud de tensiones, indeterminaciones y ambigiiedades
que —en el afdn de ser comprendidas— motivan la constitucién de un nuevo
horizonte de inteligibilidad. Es importante afiadir que este acto de inteli-
gibilidad no debe concebirse en funcién de un raciocinio dicotémico. Si
bien el método paradigmdtico opera y se concreta a través de la operacién
de bipolaridades, la relacién de los polos implicados no es determinante ni
univoca, como, por otra parte, si ocurre en una dicotomia. Por el contrario,
la dindmica del movimiento analégico —como se ha indicado— abre una
dimensién de indeterminacién entre los dos polos relacionados, de suerte
que en tal espacio de equivocidad aparecen nuevos fenémenos susceptibles
de andlisis y que no son reductibles a un campo de estudio dicotémico y la
oposicién que lo define’ (Agamben, 2010, p. 26). Es importante acentuar
esto dltimo, pues mds adelante serd uno de los eslabones que permitird
interpretar la ética levinasiana en tanto paradigma ético.

4. Singularidad cualsea

La exposicién del método paradigmadtico se realiza en Signatura rerum.
A pesar de ser una obra de madurez, es necesario reconocer que ya se

12 “Pero, de esta manera, segn el significado etimolégico del término griego, el ejem-

plo muestra junto a si (para-deiknymi) su propia inteligibilidad y, a su vez, la de la clase
que constituye (Agamben, 2010, p. 32).

'3 “La analogfa interviene, pues, en las dicotomias légicas (particular/universal; forma/
contenido; legalidad/ejemplaridad, etc.) no para componerlas en una sintesis superior,
sino para transformarlas en un campo de fuerzas recorrido por tensiones polares, en el
cual, del mismo modo en que ocurre en un campo electromagnético, éstas pierden su
identidad sustancial” (Agamben, 2010, p. 26).

DEVENIRES 49 (2024) 59



Hugo Martinez Garcia

encuentran indicios de los problemas que aborda en trabajos anterio-
res. A tal respecto aqui se considera el concepto de singularidad cualsea
—analizado en La comunidad que viene—, puesto que a partir del mismo
se explora el rol constituyente del paradigma a través del papel que toda
singularidad cumple (Castro, 2008, p. 129), tanto en la produccién de
conocimiento como de un orden alterno. Asi, es preciso recuperar la
idea con la que termina el apartado previo, a saber, que el paradigma
abre una dimensién de indeterminacién y de andlisis entre dos polos. En
ese sentido, se trata de estudiar el paradigma de esta forma de singulari-
dad, asi como el horizonte de problemas que surge a raiz de tal estudio.
En direccién a responder estas cuestiones, recuérdese que el campo de
observacién abierto por el paradigma surge de una bipolaridad no di-
cotémica; es decir, sus elementos no deben definirse por una oposicién
excluyente, sino que abren un campo de posibilidades no definido de
antemano y aun por constituir. De tal manera, cabe preguntar ;cuéles
son los dos polos que abren el campo de andlisis propio de la singulari-
dad cualsea?™

La respuesta que Agamben da sefiala una compleja tensién entre uni-
versalidad y particularidad:" esto significa que la singularidad cualsea
no puede ser comprendida a través de una referencia univoca a uno
solo de estos polos, ni tampoco a través de la oposicién dicotémica que
existe entre los mismos; por el contrario, la naturaleza de la singularidad
cualsea se expresard en el campo de tensiones, dindmicas y procesos que

14 En este caso, el objetivo es analizar los polos correlativos que abren el campo de ané-
lisis de la singularidad cualsea. Existen, sin embargo, otros ejemplos de esta metodo-
logia dentro del pensamiento agambeniano; por ejemplo, las descripciones del Homo
Sacer (Agamben, 1998) y del Sonderkommando (Agamben, 2005b) obedecen a bipo-
laridades que descubren fenédmenos y problemas a partir de un andlisis paradigmitico.

!> Agamben apunta esta situacién en diferentes momentos, por ejemplo: “Con ello, la
singularidad se desprende del falso dilema que obliga al conocimiento a elegir entre la
inefabilidad del individuo y la inteligibilidad del universal. Pues lo inteligible, segtin
la bella expresién de Gerson, no es ni el universal ni el individuo en cuanto compren-
dido en una serie, sino la singularidad en cuanto «singularidad cualsea»” (Agamben,
1996, p. 9); “Ni particular ni universal, el ejemplo es un objeto singular que, por asi
decitlo, se hace ver como tal, muestra su singularidad” (p. 13); “Comiin y propio, género
e individuo son vinicamente las dos vertientes que se precipitan a los lados de la cima del
cualsea” (p. 19).

60 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

se abre entre universalidad y particularidad al margen de una mera di-
cotomia. Como es caracteristico de su metodologfa, Agamben recurre al
andlisis de varios tipos de documentos —histéricos, filoséficos, literarios,
religiosos, etc.—, para ilustrar la compleja dialéctica entre universalidad
y particularidad que resultard anclaje en el advenimiento de la singula-
ridad cualsea. A riesgo de simplificar en exceso la densa argumentacién
agambeniana, se trata de sefialar que el cualsea'® no se reduce a un uni-
versal que represente y dé cuenta de la totalidad de las singularidades en
abstracto; pero tampoco se identifica con un particular que no guarde
relacién o resulte ajeno a toda forma de universalidad. Se trata, mds
bien, de la apertura de un campo de tensiones anclado en la naturaleza
del ser cualsea. El estudio de este espacio se aborda en funcién de lo que
Agamben llama conocimiento analégico, al cual se accede, como se ha
visto en el apartado previo, a través del andlisis de un paradigma (Agam-
ben, 1996, pp. 13-14).

Sin embargo, ;de dénde surge la necesidad de estudiar la 6rbita entre
universalidad y particularidad que abre la singularidad cualsea?; es decir,
de estudiar su paradigma. Responder esto requiere la consideracién de
un problema mds general que permita ubicar su justo lugar y funcién
filoséfica; y, al mismo tiempo, da entrada a un problema politico que se
traduce en la posibilidad de configurar una forma de comunidad como
momento de resistencia ante dindmicas de poder.”” Las particularidades
de esta comunidad guardan una estrecha relacién con la estructura de
la singularidad cualsea, y es en este sentido que se precisa su andlisis
paradigmdtico. Este implica que la consideracién del cualsea remite a
un espacio de indeterminacién entre dos polos; dicho de otra manera,

' A lo largo del trabajo se usan los términos cualsea, singularidad y ser cualsea como
sinénimos.

'7 Es cierto que en La comunidad que viene no se establece una relacién explicita entre
esta forma de comunidad y un andlisis biopolitico, sin embargo, a raiz de los eslabo-
nes que se encuentran entre la singularidad cualsea y el concepto de profanacién, este
trabajo propone tal interpretacion. Por otra parte, considerando que gran parte de la
produccién agambeniana orbita en torno de la problemdtica biopolitica, resultaria
inverosimil que la dimensién politica que Agamben acusa en esta obra temprana no
guarde relacion alguna con su produccién mds reciente.

DEVENIRES 49 (2024) 61



Hugo Martinez Garcia

al no ser definido por una propiedad comtn —es decir, universal— ni
por una cualidad tnica —es decir, particular—, la singularidad cualsea
no pertenece a ninguna de estas dos dimensiones, pues no hay ningin
predicado universal ni tampoco particular que la personifique. Esta si-
tuacién indica el cardcter sui generis que corresponde a la comunidad
fundada en esta forma de singularidad, ya que, si ésta no remite a pre-
dicados universales ni particulares, entonces ;c6mo podria un individuo
singular dar cuenta de su pertenencia a esta forma de colectividad? Lo
anterior significa que la estructura de la comunidad que viene requiere
que el individuo se realice bajo la imposibilidad de pertenecer a ella en
funcién de la ostentacién de un predicado;'® debe decirse, ademds, que
la singularidad cualsea guarda relacién con esta forma de comunidad,
no a partir de algin corpus de cualidades que definan su identidad, sino
por el hecho de que ella, y sus congéneres, concretan el acontecimiento
de la pertenencia misma; es decir, se realizan como la posibilidad misma de
pertenecer (Agamben, 1996, p. 42; pp. 52-54). La apertura de tal po-
sibilidad se identifica con el espacio de indeterminacién y ambigiiedad
que se agita entre los polos universal-particular, propios del paradigma
del cualsea. Dicho de otra manera, la posibilidad de pertenecer no se
expresa en predicados de indole universal ni particular; por el contrario,
remite a una situacién en la que sélo late la posibilidad —en tanto tal- de
emitir un predicado y, por ende, de constituir un conjunto identitario
al cual pertenecer.

Ahora bien, de lo anterior se colige una potencialidad que resulta
definitoria para la singularidad cualsea: es decir, si ha de ser concebida
existiendo a caballo entre lo universal y lo particular, cabe implicar que
su individuacién no se da en funcién de su pertenencia a tal o cual con-
junto y las caracteristicas que lo definen; es decir, su individuacién no
estd determinada por su pertenecer concretado en acto, sino, mds bien,

'8 Por ejemplo: yo soy mexicano; ti eres mexicano. Ambas oraciones dan cuenta de la
primera y segunda persona del singular como miembros pertenecientes al conjunto de
los mexicanos; esto es posible porque a ambas personas se les asocia con el predicado
“ser mexicano”. Se trata aqui, sin embargo, de explorar la posibilidad de una pertenen-
cia al margen de todo predicado; es decir, un colectivo fuera de toda identidad, o de la
constitucion de una identidad sui generis.

62 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

por su posibilidad de hacerlo. Dicho de otra manera, la estructura de la
singularidad cualsea apunta a aquella dimensién de indeterminacién en
la cual lo Gnico patente es la posibilidad de construir un nuevo conjunto
(u orden) al cual pertenecer.” El objetivo es explicitar que las condicio-
nes de toda pertenencia se encuentran ancladas en una forma particular
de singularidad que remite a los singulares contiguos y no a un orden
preestablecido, por lo tanto, habitan la posibilidad de constituir un nue-
vo horizonte de significacién (Agamben, 1996, p. 42). Esta descripcién
del ser cualsea descubre y acenttia uno de sus perfiles mds importantes,
a saber, el que tiene que ver con la apropiacién de toda potencia. Si bien
no existe una cualidad definitoria a través de la cual afirmar que el cual-
sea pertenece a algiin conjunto, si es posible decir que, por su estructura,
la posibilidad de pertenecer —la pertenencia misma— se concreta como su
individuacién. Asi, la ausencia de contenidos definitorios propia de esta
forma de singularidad es su individuacién misma, de suerte que, como
efecto, se construye un horizonte de posibilidades —es decir, un umbral—
del que brota todo conjunto (Agamben, 1996, pp. 22-23).

Es precisamente este punto el que debe considerarse respecto del pro-
blema politico arriba indicado; a saber, el de una comunidad capaz de
sortear estructuras de poder y dominacién. En ese sentido, si la singula-
ridad cualsea no se define por su pertenencia a conjunto u orden dado y,
por el contrario, en ella descansa la posibilidad de constituir todo con-
junto o configuracién, debe asumirse, también, que el cualsea concreta el
horizonte de posibilidades del que nace todo sentido o significatividad.
Estas consecuencias se relacionan con el mencionado problema politico
a partir de la siguiente cuestién: si los dispositivos biopoliticos operan
en funcién de la constitucién de identidades (subjetividades), ;cémo
configurar un sujeto que no se conciba como perteneciente al régimen
de orden dado?; es decir, que no se identifique con él, sino que realice la

1 Noétese el parangén de cara a la estructura del paradigma: “Eistas singularidades, sin
embargo, comunican sélo en el espacio vacio del ejemplo, sin estar ligadas por propiedad
alguna comun, por identidad alguna. Estdn expropiadas de toda identidad para apro-
piarse de la pertenencia misma, del signo €, Tricksters o haraganes, ayudantes o roons,
esos son los ejemplares de la comunidad que viene” (Agamben, 1996, p. 14, cursivas
mias, salvo los términos en inglés).

DEVENIRES 49 (2024) 63



Hugo Martinez Garcia

posibilidad de pertenencia propia del cualsea. De tal manera, el proble-
ma relativo a un orden de dominacién encuentra contestacién en una
comunidad que no define su identidad en funcién de su pertenencia a
estructuras de poder preestablecidas de antemano, sino que —de manera
libre— habita el espacio de posibilidades ajeno a toda pre-configuracién,
y del que manarfa un mundo alterno (Agamben, 1996, pp. 22-23).

Asi pues, cabe decir que el ser cualsea se identifica con la dimensién de
posibilidades que flota y pulula alrededor de una singularidad concreta.
De lo anterior se infiere que la comunidad —el sentido de conjunto, o del
mundo— que de ella brota no es el que se encuentra en la inmediatez
del entorno, lo que, sin embargo, lleva a preguntar: si una singularidad se
halla inmersa en el mundo dado, ;cémo puede distanciarse de él para abrir
el horizonte de posibilidades propio del ser cualsea?

5. Profanacién

Para responder a la pregunta con que termina el apartado previo se precisa
considerar la cuestién politica que enmarca este trabajo: ante el hecho
biopolitico surge la necesidad de plantear y analizar formas de resistencia.
En La comunidad que viene —y en relacién con el ser cualsea— Agamben
ofrece un andlisis interesante con respecto a este problema. En un par de
pardgrafos apunta que el capitalismo se identifica con un orden social del
especticulo (Agamben, 1996, pp. 50-506); esto significa que todo lo vivi-
do en él, toda experiencia que se realiza al interior de sus estructuras, lo
hace bajo el dictado de una forma de separacién. Dicho de otra manera,
el sujeto que desarrolla su vida al abrigo de un orden capitalista tiene vi-
vencias cuyo sentido no es el resultado de su propio rendimiento creador,
por el contrario, todo lo vivido se da a través de una mediacién de im4-
genes y representaciones pre-dadas que perpetian las estructuras propias
del capitalismo (Agamben, 1996, p. 35). Se trata de una forma de captura
en la que el individuo se ve rodeado por una red de significados —institu-
ciones, simbolos, sistemas de creencias, practicas, etc. — que determinan
y gestionan su vida segtin las pautas del mercado. La consecuencia es la

64 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

constitucién de una identidad que —afin a las estructuras biopoliticas del
capitalismo— se desenvuelve bajo un distanciamiento y separacién de cara
a la experiencia.”

Pero ;qué significa esta separacion? y, concretamente, ;cémo ocurre?
En relacién con ello, Agamben acenttia una de las cualidades mds criti-
cadas del orden capitalista, a saber, su capacidad de construir situacio-
nes de alienacién; cabe afiadir, sin embargo, que no acusa solamente la
enajenacion de la fuerza de trabajo, ya tantas veces considerada blanco
de la actividad critica; sefiala, principalmente, una forma de desposesién
operante en el corazén mismo del orden capitalista y que tiene que ver
con la expropiacién de la naturaleza lingiiistica de lo humano. Es decir, a
raiz de las diferentes mediaciones capitalistas (medios de comunicacién,
instituciones, pautas de conducta, programas econémicos, programas
educativos, etc.), el uso del lenguaje como tal es separado y colocado en
una esfera auténoma. Dicho de otra manera, el capitalismo expropia la
dimensién lingiiistica de lo humano y, al mismo tiempo, apresa las posi-
bilidades de experiencia alterna que anidan® en ella. Esto no significa la
inexistencia de las diferentes articulaciones lingiiisticas que se actualizan
en la cotidianidad; se trata de indicar, mds bien, que tales actualizaciones
se hallan subordinadas a un orden preestablecido que coincide con el
modo de vida capitalista y las configuraciones significativas que lo sus-
tentan; en tal dindmica consiste la expropiacién de lo lingiiistico. Este

2 Basdndose en los andlisis de Guy Debord, Agamben sefiala: “El capitalismo en su for-
ma ltima [...] se presenta como una inmensa acumulacién de espectdculos, en la que
todo lo que era directamente vivido se aleja en una representacién” (Agamben, 1996, p.
50); y mds adelante afade: “[...] el espectdculo no es mds que la pura forma de la sepa-
racién: donde el mundo real se ha transformado en una imagen y las imdgenes se han
convertido en reales, la potencia prictica del hombre se separa de si misma y se presenta
como un mundo en si” (Agamben, 1996, p. 50). La manera de concretar esta separacién
es a través de una red de dispositivos, es decir, a través de una subjetivacién constituyente
de una identidad particular, la propia del orden de mercado (¢f apartado I).

2! “Esto significa que el andlisis marxista viene integrado en el sentido de que el ca-

pitalismo (o cualquier otro nombre que se quiera dar al proceso que domina hoy la
historia mundial) no se dirigfa sélo a la expropiacién de la actividad productiva, sino
también y sobre todo a la alienacion del lenguaje mismo, de la misma naturaleza-lin-
giiistico comunicativa del hombre, de aquel logos en el que un fragmento de Herdclito
identifica lo comin” (Agamben, 1996, p. 51, cursivas mias).

DEVENIRES 49 (2024) 65



Hugo Martinez Garcia

movimiento es descrito como la imposibilidad de #sar todo aquello que
ha sido expropiado por la mediacién capitalista (Agamben, 2005a, pp.
106-107); con respecto a ello aqui se plantea, precisamente, la posibi-
lidad de recuperar el uso del lenguaje —es decir, reapropiarse de él—, no
para decir y repetir lo ya dicho en el orden de mercado contempordneo,
sino para articular un orden alterno a éste. Se trata, en tltima instancia,
de recuperar la capacidad creativa del lenguaje al margen de su utilidad
para el capitalismo, y de todo orden preestablecido.

Esta matriz de ideas encuentra su extensién —entre otros lugares— en
Elogio de la profanacion (Agamben, 2005a). Tal ensayo ofrece un and-
lisis paradigmadtico que permite abordar una dimensién de problemas
afines a lo recién senalado; el pretexto es el par polar sagrado/profano.
Se analiza la posibilidad de recuperar el uso de lo que ha sido separa-
do o expropiado; es decir, para el interés de este trabajo, se examina la
reapropiacién de la dimensién lingiiistica de lo humano, asi como las
posibilidades de configuracién y creacién en ella latentes. Para compren-
derlo, cabe ahondar un poco en cuanto al modo de concretarse la separa-
cién capitalista mencionada. En ese sentido, es necesario reconocer que
la forma contempordnea del capitalismo —el neoliberalismo— se realiza
como un horizonte omniabarcante que impacta la totalidad de la vida
de los individuos a través del consumo; y es a causa de tal alcance que se
trata de una cuestién biopolitica:

Y como en la mercancia la separacién es inherente a la forma misma del objeto,
que se escinde en valor de uso y valor de cambio y se transforma en un fetiche ina-
prensible, asf ahora todo lo que es actuado, producido y vivido —incluso el cuerpo
humano, incluso la sexualidad, incluso el lenguaje— son divididos de si mismos y
desplazados en una esfera separada que ya no define alguna division sustancial y en la
cual cada uso se vuelve duraderamente imposible. Esta esfera es el consumo (Agam-
ben, 2005a, p. 107, cursivas mias).

Esta cita ilustra como la expropiacion operada por el capitalismo —al
convertir todo lo real en mercancia— no sélo perjudica la funcién lin-
giiistica de lo humano, sino que impacta la totalidad de las dimensiones
de la vida. Este hecho significa que el ordenamiento capitalista tiene

66 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

como consecuencia la generacién de procesos constantes de separacion,
en los que cada actividad humana se realiza subordinada al mercado vy,
por lo tanto, como ajena a si misma.*

La manera de resistir ante esta cuestién biopolitica se realiza en la
reunién con aquello que ha sido separado y que —en este trabajo— tiene
que ver con la reapropiacién del uso del lenguaje. Asi pues, cabe pregun-
tar: ;como se contrarresta la separacién capitalista en cuanto al uso de
la dimensién lingiiistica de lo humano? Para responder a esta cuestidn,
es necesario considerar que la lectura agambeniana sobre el capitalismo
descubre que, en su nicleo, operan estructuras de raiz religiosa (Agam-
ben, 2005a, pp. 105-107). En ese sentido, la forma de la separacién
no obedece a un fenémeno meramente econémico, sino que remite a
la preexistencia de relaciones de poder concretadas por los dispositivos
mencionados arriba: sagrado/profano. De este modo, la separacién ope-
rada por el capitalismo encuentra su explicacion en la dindmica religiosa
de lo sagrado; esto es: “Sagradas y religiosas eran las cosas que perte-
necfan de algiin modo a los dioses. Como tales, ellas eran sustraidas al
libre uso y comercio de los hombres, no podian ser vendidas ni dadas en
préstamo, cedidas en usufructo o gravadas en servidumbre” (Agamben,
2005a, p. 97).

Dicho de otra manera, sagrado es aquello cuyo uso comin no re-
sulta asequible o de acceso inmediato, pues ha sido separado en una
dimensién fordnea que impide su manipulacién.” Asi pues, la impronta
de lo sagrado —y la separacién que implica— opera en el corazén del

22 “Podremos decir, entonces, que el capitalismo, llevando al extremo una tendencia

ya presente en la historia del cristianismo, generaliza y absolutiza en cada 4mbito la
estructura de la separacién que define la religién” (Agamben, 2005a, p. 106). Herndn-
dez (2022) realiza un anlisis de la separacién a través de la figura del museo, lo que
resulta otra de las vias de andlisis agambeniano sobre el capitalismo.

# “Es posible definir la religién como aquello que sustrae cosas, lugares, animales o
personas del uso comun y los transfiere a una esfera separada. No sélo no hay religién
sin separacion, sino que toda separacién contiene o conserva en si un ntcleo autén-
ticamente religioso” (Agamben, 2005a, p. 98, cursivas mias). Es importante acentuar
que el uso que intenta recuperar responde a lo comn, es decir, refiere a lo colectivo o
comunitario. Mds adelante, al abordar el sentido del uso y su relacién con la dimensién
lingiiistica, este aspecto se verd con mayor claridad.

DEVENIRES 49 (2024) 67



Hugo Martinez Garcia

sistema capitalista; pero ;cémo seria posible desarticular tal separacién?
La respuesta remite a la funcién paradigmadtica de pares polares; en ese
sentido, la profanacién aparece como el polo contrario de lo sagrado
que, en una direccién opuesta, permitird reivindicar el ejercicio de un
uso comun: “Profanar significa abrir la posibilidad de una forma especial
de negligencia, que ignora la separacion o, sobre todo, hace de ella un uso
particular” (Agamben, 2005a, p. 99, cursivas mias).

Ahora bien, explicitar la estructura de lo sagrado que interviene en el
centro mismo del capitalismo es un problema politico, por lo tanto, la
operacién opuesta —la profanacién— resulta igualmente una reivindica-
cién de naturaleza politica. Cabe anadir que las instancias que realizan
tal ejercicio de profanacién resultan variadas e, incluso, pueden traducir-
se en una red de contradispositivos; sin embargo, este trabajo se centra
s6lo en el andlisis de una forma de profanacién y su relacién con el ejer-
cicio ético. Para comprenderlo es preciso detenerse en las caracteristicas
del acto profanatorio, de suerte que cabe reiterar que su realizacidn se
identifica con la reapropiacién de una forma de uso.** Dicho de otra
manera, la separacién provocada por el ordenamiento social capitalista
se verd desmentida por la facultad de usar aquello que —debido a la red
de dispositivos biopoliticos— resultaba distante y ajeno.

Ahora bien, para comprender el modo de darse el acto profanato-
rio —es decir, la restitucién del uso comuin— es necesario considerar con
mayor detalle la estructura de lo sagrado. Agamben indica que lo sa-
grado es el resultado de dos operaciones conjuntas: mito y rito. Estos
elementos, en su enlazamiento coordinado, realizan la separacién propia
de la religion y, segtin lo senalado, también del orden capitalista (Agam-
ben, 2005a, p. 100). Para vislumbrar en qué sentido, considérense los
siguientes ejemplos: con respecto al fenémeno religioso téngase en cuen-
ta el caso del matrimonio dentro de la tradicién cristiana; su ceremonia
responde a una dindmica que se concreta a través de un régimen de mi-
tos y ritos. De tal manera, se encuentra una construccién narrativa y un

4 “El pasaje de lo sagrado a lo profano puede, de hecho, darse también a través de un
uso (0, mds bien, un reuso) completamente incongruente de lo sagrado” (Agamben,
2005a, p. 99).

68 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

sistema de simbolos que justifican y enmarcan la unién entre dos perso-
nas; por ejemplo, y entre otros documentos, el Evangelio de Mateo sena-
la que la unién matrimonial debe darse entre hombre y mujer, que serdn
una sola carne y que lo unido por Dios no serd separado por el hombre
(19: 4-6). Esta mitica —o justificacién narrativa— trabaja enlazada con
un régimen de ritos o précticas que la concretan y actualizan de maneras
diversas. En el caso concreto de la ceremonia de matrimonio, esto resulta
evidente puesto que se ejecuta bajo simbolos alimentados por la tradi-
cién cristiana, y que, posteriormente, se extenderdn a otras dimensiones
teniendo como finalidad el establecimiento de pautas de conducta como
la fidelidad o la renovacién de los votos, entre varias otras. Se trata, en
este caso, de indicar que la mitica cristiana junto a los ritos y practicas
que la concretan prefiguran un horizonte en el cual el fenémeno del
matrimonio es buscado como una finalidad que se comprende de una
sola y Uinica manera y, por lo tanto, es separado a una dimensién ajena
que no permite hacer de él ningtin uso distinto.”® La unién entre dos
personas es, de esta manera, distanciada y expropiada, de suerte que no
se puede acceder a ella mds que a través del filtro provisto por el mito y
el rito cristianos; su utilizacién creativa queda vedada.

El esquema anterior se encuentra también en el capitalismo y, mar-
cadamente, en su expresién neoliberal contempordnea. En él operan
mitos (narrativas) y ritos (pricticas) que, de la misma manera que en
la religién, constituyen horizontes de significatividad que capturan y
separan diversas dimensiones de la vida impidiendo su uso; es decir,
impiden su configuracién al margen de los esquemas biopoliticos con-
tempordneos. Como ejemplo, considérese la figura del empresario de
si mismo. Esta remite a un mito —o narrativa justificativa— muy par-
ticular que surge de la reinterpretacién que el pensamiento neoliberal
realiza respecto del mercado. En ella se afirma que, al interior de un

» No se trata, aqui, de ninguna critica a la ceremonia matrimonial de matriz cristiana
ni sus valores. Sdlo se usa el ejemplo para ilustrar el modo en que mito y rito prefigu-
ran un horizonte de significatividad que regula la prictica matrimonial y, por lo tanto,
excluye otras posibles configuraciones de la union de pareja; es decir, se inhabilitan
otros usos posibles del fendmeno.

DEVENIRES 49 (2024) 69



Hugo Martinez Garcia

orden mercantil incierto, el agente econémico debe desarrollar el cu-
mulo de facultades ad hoc que le permitirdn gestionarse como capital
y; asi, triunfar en el juego competitivo (Laval y Dardot, 2013, pp. 133-
136). Esta narrativa puede interpretarse como una suerte de mitica que
se entrelaza y funciona junto a précticas dirigidas a la construccién del
sujeto emprendedor contempordneo. Ejemplo de estas pricticas (ritos)
son, entre muchas otras, los discursos sobre el liderazgo y sus cédigos
de conducta, habla y vestimenta; los sistemas de creencias afines al em-
prendedurismo, anclados en esquemas de consumo y competencia; las
pautas de comportamiento impuestas por el mercado en érdenes que
parecerian ajenos a éste, etc.

Con base en lo anterior, puede afirmarse que la estructura de la sacra-
lizacién que Agamben acusa en la religién opera igualmente en la forma-
cién capitalista contempordnea, o neoliberalismo. El trabajo conjunto
entre mitos (narrativas justificativas) y ritos (practicas y actividades que
las realizan) constituye un horizonte de significatividad que excluye y
separa todo uso que no se encuentre previsto por él. Con respecto a ello,
se trata de recuperar tal uso y restituirlo a la dimensién de lo comtin més
alld del marco provisto por el orden dado.

En la busqueda de una forma de resistencia a la separacién y expro-
piacién capitalista resulta necesario encontrar algin tipo de actividad
profanatoria. En ese sentido, Agamben evalta el impacto profanatorio
del juego para ilustrar una pauta. De tal manera, si lo sagrado se iden-
tifica con aquello que es separado vy, por lo tanto, ajeno al uso comun,
por su parte, la profanacién se corresponde con todo aquel acto que
desmienta tal escision restableciendo la posibilidad de uso. La manera en
que el acto profanatorio desactiva la escisién generada por el capitalismo
es rompiendo con la estructura propia de la sacralizacién. Dicho de otra
manera, si en lo sagrado (y en el capitalismo) mito y rito trabajan enla-
zados, la dindmica del juego evitard tal unién desactivando uno de los
elementos del binomio (Agamben, 2005a, p. 100).

En ese sentido, el juego se concreta como un acto profanatorio en
tanto puede reapropiarse del mito o del rito, pero nunca de los dos si-

70 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

multdneamente.”® Esta operacion tiene implicaciones notables respecto
del problema politico estudiado puesto que, al desactivar uno de los
elementos nucleares de lo sagrado, se evita la separacién propia del ca-
pitalismo afin al régimen biopolitico contempordneo. Por consiguiente,
resulta importante indicar que la estructura del juego —en tanto acto
profanatorio— abre la posibilidad a nuevas formas de uso no admitidas
en el horizonte significativo de lo sagrado que, en este caso, se corres-
ponde con el ordenamiento social capitalista. De tal manera, el acto
profanatorio desactiva la influencia del mundo efectivamente dado y al
mismo tiempo extiende las posibilidades de experiencia més alld de los
limites de éste; es decir, al desactivar uno de los elementos de lo sagrado
permite tomar distancia de cara a dimensiones como la economia, el
derecho, la politica, etc., de suerte que dejan de imponer la Ginica pauta
de experiencia y comportamiento posibles” (Agamben, 2005a, p. 101).
Lo anterior implica, como se ha visto, la consideracién de un nuevo uso
que se traduce en nuevas configuraciones de sentido; es decir, nuevas
posibilidades de ordenar lo social. Con respecto a ello, y para introducir
el siguiente apartado, cabe considerar lo siguiente: si el juego —en tanto
profano— desestructura los elementos de la separacién capitalista, sexiste
alguna préctica andloga que concrete tal profanacién y la lleve en otras
direcciones?

6. Uso y ética
Como ha podido observarse, la nocién de uso resulta nuclear en la ar-

gumentacién agambeniana. Pero ;qué significa o cudl es el sentido de tal
uso? En primera instancia se colige que no se trata de aquella utilizacién

%6 Como ludus, el juego sdlo conserva el rito o el elemento prictico de lo sagrado;
como jocus, sélo conserva el elemento mitico o el juego de palabras (Agamben, 2005a,
p. 100). Para un andlisis del juego en un sentido andlogo consultese a Fink (1968).

7 “Asi como la refigio no ya observada, sino jugada abre la puerta del uso, las potencias
de la economia, del derecho y de la politica desactivadas en el juego se convierten en
la puerta de una nueva felicidad” (Agamben, 2005a, p. 101).

DEVENIRES 49 (2024) 71



Hugo Martinez Garcia

que efectivamente se realiza al interior del horizonte significativo capi-
talista. Resulta evidente que, dentro del ordenamiento social contempo-
rineo, empleamos los enseres que nos rodean vy, gracias a ello, llevamos
a cabo nuestra vida cotidiana. Esta utilizacién compete a précticamente
todo ejercicio ordinario, por lo que es preciso indicar, de manera expli-
cita, que el uso reivindicado a través del acto profanatorio no se corres-
ponde con el empleo, utilizacién o manejo que damos a los utensilios
en nuestro trato del dia a dia. Esto resulta evidente no sélo a través de la
consideracién de nuestro entorno, sino a raiz de lo senalado en el apar-
tado previo, a saber, que el orden de mercado capitalista captura y separa
toda dimensién humana subordindndola al consumo. Se trata, pues, de
reivindicar una forma de uso que rompa con tal subordinacién.

Ahora bien, dentro del espectro de dimensiones colonizadas por el
capitalismo, aqui se explora la reivindicacién de la facultad lingiiistica
de lo humano, pues en ella se encuentra una forma de resistencia, a tra-
vés de la posibilidad de articular un orden social alterno al capitalismo.
Esto no es una reivindicacién que competa a las formas de uso lingiiis-
tico que efectivamente se llevan a cabo en lo cotidiano; éstas se hallan
supeditadas a la separacién propia del capitalismo. De tal manera, para
comprender el sentido del uso reivindicado por la profanacién es preciso
recuperar algunos elementos en cuanto a las nociones de paradigma y
singularidad cualsea.

El método paradigmdtico abre un campo de indeterminacién a tra-
vés de bipolaridades; en él, aparecen nuevas situaciones y fenémenos
a analizar. Es necesario incluir algunas precisiones con respecto a esta
caracterizacién. Primero, debe indicarse que el singular que funge como
paradigma debe suspender el uso correspondiente al conjunto u orden
pre-dado; es decir, desactiva su facticidad empirica para mostrarse en ca-
lidad de ejemplo (Agamben, 2006, pp. 33-34; Castro, 2008, p. 129).%
Ademds, el paradigma, al concretar tal exhibicién, guarda una relacién
cercana con los singulares contiguos, de suerte que “muestra junto a si
(para-deiknymi) su propia inteligibilidad y, a su vez, la de la clase que

28 Un ejemplo concreto de este tipo de desactivacion se da en el acto profanatorio que,
como se ha visto, rompe con la estructura de lo sagrado a partir del juego.

72 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

constituye” (Agamben, 20006, p. 32); es decir, co-construye un nuevo or-
den o conjunto, lo que permite sefialar su funcién constituyente (Agam-
ben, 1996, pp. 22-23).

Estas particularidades del paradigma se extienden y poseen un refe-
rente en cuanto al andlisis de la singularidad cualsea. En ese sentido, el
cualsea, al no comprenderse en funcién de marco de referencia alguno
(conjunto u orden preestablecido), abre la posibilidad de una forma par-
ticular de pertenecer: “Estas singularidades, sin embargo, comunican
s6lo en el espacio vacio del ejemplo, sin estar ligadas por propiedad al-
guna comun, por identidad alguna. Estdn expropiadas de toda identidad
para apropiarse de la pertenencia misma, del signo €” (Agamben, 1996, p.
14, cursivas mias). De tal manera, la suspensién del uso normal ilustrada
en el paradigma se concreta a través de una singularidad que suspende su
pertenencia al orden dado; es decir, desactiva tal pertenencia para retro-
traerse al espacio ambiguo en el que sélo late el pertenecer como posibi-
lidad; esto es lo que significa, precisamente, apropiarse de la pertenencia.

Pero este distanciamiento de cara a lo preestablecido no es el tnico
eslab6n entre paradigma y cualsea. Si bien el ejemplo —base del andlisis
paradigmdtico— guarda una relacién estrecha con las instancias conti-
guas (Castro. 2008, p. 129), el cualsea, por su parte, hace lo propio:
“[...] el maltiple lugar comin, que en el Talmud se presenta como e/
sitio del vecino que cada hombre recibe sin falta, no es sino el advenimiento
a si misma de toda singularidad, su ser cual sea, esto es, tal cual” (Agamben,
1996, p. 21, cursivas mias). De tal manera, la singularidad cualsea —al
igual que el paradigma— se realiza en funcién de una relacién con el
espacio contiguo; cabe anadir a tal respecto —perfilando ya el problema
ético— que tal espacio no remite a un lugar vacio, sino que se encuentra
ocupado por la alteridad o, a decir de Agamben, por otros cualsea que
no pertenecen, pero co-habitan la posibilidad de hacerlo.”

» Fl siguiente fragmento permite interpretarse en tal sentido: “Solaz (agio) es el nom-
bre propio de este espacio irrepresentable. El término agio indica de hecho, segin
su etimologfa, el espacio de al lado (ad-jacens, adjacentia), el lugar vacio en el que es
posible a cada uno moverse libremente, en una constelacién semdntica en la que la
proximidad espacial se junta con el tiempo oportuno (adagio, tener solaz) y la como-
didad con la relacién justa. Los poetas provenzales (en cuyas canciones el término apa-

DEVENIRES 49 (2024) 73



Hugo Martinez Garcia

Ahora bien, en funcién de la correlacién entre paradigma y cualsea
recién indicada es posible caracterizar el sentido del término uso, asi
como su relacién con la ética. En esa direccién, en lo que sigue se hablard
s6lo del cualsea considerado como una de las posibilidades del individuo
concreto. En ese sentido, es preciso acentuar que la singularidad cualsea,
al suspender su participacién de todo conjunto preestablecido, deja de
pertenecer a él para habitar una dimensién de ambigiiedad en la que no
puede ser determinada por la influencia del horizonte de significatividad
que ha dejado. La manera de realizar tal distanciamiento es, como se ha
visto, a través de la ejecucién de actos profanatorios que desactivan —en
este caso— alguno de los dos aspectos propios de la separacién capitalista:
mito o rito. La neutralizacién de estos dispositivos coloca al cualsea en
una situacién en la que no pertenece propiamente a orden alguno, sin
embargo, habita ya la posibilidad de apropiarse de la pertenencia misma;
es decir, habita una dimensién en la que su conducta y comportamien-
tos no se hallan prefigurados por su pertenencia a horizonte de signifi-
catividad alguno: “A la potencia y a la posibilidad, en cuanto diferente de
la realidad efectiva, parece serle siempre inherente la forma del cualsea, un
irreductible cardcter de cualquieridad” (Agamben, 1996, p. 26, cursivas
mias). Asi, el cualsea, al no pertenecer a lo efectivamente dado, se realiza
bajo la posibilidad de construir érdenes alternos a los cuales pertenecer.
Habitar tal dimensién de impropiedad® da sentido al término uso y a la
reivindicacién de la experiencia que implica.

Reivindicar un uso significa, entonces, sustraer su captura de la red de
dispositivos que impiden su manipulacién, para apoyarse en él en tanto

rece por primera vez en las lenguas romances, en la forma de izi, aizimen), hicieron
de agio un terminus technicus de su poética, que designa el lugar mismo del amor. O
mejor, no tanto el lugar del amor, cuanto el amor como experiencia del tener-lugar de una
singularidad cualsea. En este sentido, agio nombra perfectamente aquel «libre uso de
lo propio» que, segtin la expresién de Holderlin, es «la tarea mds dificil» (Agamben,
1996, p. 21, cursivas mias). De tal manera, pareciera que el hecho de habitar el espacio
de indeterminacién en que se realiza el cualsea, aunado a la relacién entre singulares
que ah{ acontece, remite, segln esta cita, al ejercicio de una forma particular de amor
o de comunidad.

39 Es decir, el cualsea no puede ser definido por propiedad, determinaciones o caracte-
risticas ningunas, sino por la posibilidad de constituirlas.

74 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

pura potencia. Lo anterior revela una funcién inherente al uso: se trata
del acceso a una potencia de la que manan o surgen configuraciones la-
tentes (Agamben, 1996, p. 22). Cabe afiadir que el acceso a esta latencia
da entrada a lo ético, de suerte que la singularidad que ha accedido a
tal espacio de potencialidades lo hace a través de la configuracién de un
ethos particular:

Quizés el tnico modo de comprender este libre uso de s7, que no dispone sin
embargo de la existencia como de una propiedad, es aquel de pensarlo como un
hdbito, un ethos. Ser generado segtin la propia manera de ser es, desde luego, la
definicién misma de habito (por esto los griegos hablaban de una segunda natura-
leza): ética es la manera que no nos sucede, ni nos funda, sino que nos genera. Y
este ser generado de la propia manera es la tinica felicidad verdaderamente posible
para los hombres.

Pero una manera manantial es también el lugar de la singularidad cualsea, su
principium individuationis. Para el ser que es la propia manera, ésta no es, de he-
cho, una propiedad que lo determine e identifique como una esencia, sino mds
bien una impropiedad. Pero lo que lo hace ejemplar es que esta impropiedad es asumi-
da y apropiada como su vinico ser. El ejemplo es solo el ser del que es ejemplo; pero este
ser no le pertenece, es perfectamente comiin (Agamben, 1996, p. 23, cursivas mifas,
excepto latinismos).

Como puede verse, el cualsea debe acceder a un umbral de posibili-
dades para reivindicar un uso, lo que significa constituir una forma de
ethos; y a tal umbral se accede —segtin el método agambeniano— a partir
del andlisis de tensiones polares. De tal manera, como se interpreta de
la cita anterior, el cualsea prefigura una forma de comunidad sui generis
anclada en la explicitacién del espacio ambiguo propio del umbral, que
es donde ocurre la recuperacién de todo uso. Asi pues, para abordar este
problema y alcanzar el objetivo de este trabajo cabe preguntar ahora,
scudl es el sentido de la dimensién lingiiistica cuyo uso debe ser reivin-
dicado, y qué relacién guarda con la ética?

DEVENIRES 49 (2024) 75



Hugo Martinez Garcia

7. Rostro y lenguaje

Responder la pregunta con que finaliza el apartado anterior requiere la
consideracién de la categoria de rostro. Ciertamente, su utilizacién hace
pensar en la filosofia levinasiana, que se articula alrededor de las com-
plejidades semdnticas que el término implica. Sin embargo, es preciso
reconocer que la categoria también puede ser encontrada en el edificio
de pensamiento agambeniano e, incluso, a la luz de ciertas semejanzas
que podrian delatar algtn tipo de influencia. Es importante senalar que
el sentido del rostro agambeniano guarda relacién con las problemati-
cas arriba desarrolladas, de suerte que puede introducirse a través de la
siguiente pregunta: ;dénde se concreta el cualsea y la reivindicacién del
uso que le es correlativa? A tal respecto, Agamben sefiala: “Como la justa
palabra humana no es la apropiacién de un comin (la lengua) ni la
comunicacién de un propio, asi, el rostro humano no es ni el individua-
lizarse de una faz genérica ni el universalizarse de los rasgos singulares:
es el rostro cualsea, en el cual esto que pertenece a la naturaleza comiin y
esto que es propio son absolutamente indiferentes” (Agamben, 1996, p. 18,
cursivas mias). Esta cita permite matizar el concepto formal del cualsea
llevindolo a una dimensién mds concreta de andlisis. En ese sentido, el
cualsea se identifica con el rostro que remite directamente a la experien-
cia humana; mds atn, éste incluye también la “justa palabra humana”,
con lo que la funcién lingiiistica de lo humano, cuyo uso se busca rei-
vindicar, se concreta a través del rostro cualsea.

Ahora bien, en sintonia con el modo de pensamiento agambeniano,
su reflexién sobre el rostro se realiza a través de una polaridad entre
ocultamiento y desocultamiento que abre un campo de indetermina-
cién: “Llamamos tragicomedia de la apariencia al hecho de que el rostro
s6lo descubre en la medida en que oculta y oculta en la medida misma
en que descubre” (Agamben, 2001, p. 81).%' La dimensién que se abre

31 También: “El rostro humano reproduce en su misma estructura la dualidad de pro-
pio e impropio, de comunicacién y de comunicabilidad, de potencia y de acto que lo
constituye. Estd formado por un fondo pasivo sobre el que destacan los rasgos activos
expresivos” (Agamben, 2001, p. 84).

76 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

en tal espacio —que no responde a lo oculto ni tampoco a lo expuesto
propiamente, sino a la tensién generada— se corresponde con el senti-
do del rostro para Agamben. Resulta interesante que las consecuencias
ontoldgicas y epistemoldgicas de tal movimiento permiten establecer
una analogfa y una complementacién de cara a la fenomenologia levin-
asiana. Primero, debe decirse que, si bien el andlisis del rostro por parte
de Levinas no responde al método paradigmadtico, su filosofia explicita
caracteristicas afines a lo sefialado por Agamben; de ahi la analogfa. En
ese sentido, con respecto al rostro, Levinas afirma:

El Otro que se manifiesta en el rostro, perfora, de alguna manera, a su propia
esencia pldstica, semejante a alguien que abriera la ventana en la que su figura ya
se vislumbraba. Su presencia consiste en desvestirse de la forma que, sin embargo,
ya lo manifestaba. Su manifestacién desborda la pardlisis inevitable de la mani-
festacién. Es esto lo que describe la férmula: el rostro habla. La manifestacion del
rostro es el primer discurso. Hablar es, ante todo, esta manera de venir desde atrds de
su apariencia, desde detris de su forma, una apertura en la apertura (Levinas, 2006b,
p. 59, cursivas mias).

Este fragmento revela que el rostro, al igual que en el caso de Agam-
ben, guarda una relacién estrecha con el lenguaje. Pero no sélo eso, ade-
mds, la caracterizacién del rostro como una instancia que desborda su
presentacién cualitativa —es decir, que se desviste de su forma— encuen-
tra eco en el pensamiento agambeniano:

Mi rostro es mi afiera: un punto de indiferencia respecto a todas mis propiedades,
respecto a lo que es propio y a lo que es comun, a lo que es interior y a lo que
es exterior. En el rostro, estoy con todas mis propiedades (el ser moreno, alto,
palido, orgulloso, emotivo...), pero sin que ninguna de ellas me identifique o me
pertenezca esencialmente. Es el umbral de desapropiacién y des-identificacién de
todos los modos y de todas las cualidades, y sélo en él éstos se hacen puramente
comunicables. Y Gnicamente donde encuentro un rostro, un afieera me llega, doy
con una exterioridad (Agamben, 2001, p. 86).%

32 La indiferencia con respecto a las propiedades que pudieran presentar al rostro pue-
de rastrearse hasta el andlisis del cualsea: “[...] el ser-cual estd recobrado fuera de su
tener esta o aquella propiedad, que identifica su pertenencia a este o aquel conjunto,
a esta o aquella clase” (Agamben, 1996, p. 10).

DEVENIRES 49 (2024) 77



Hugo Martinez Garcia

De tal manera, el andlisis paradigmadtico del cualsea desemboca en una
concepcidn sui generis del rostro que lo acerca a la postura levinasiana. En
sintonfa con lo desarrollado arriba, la experiencia del rostro se realiza al
margen de lo preestablecido por un ordenamiento ya dado. En Agamben,
el rostro no se reduce a las cualidades que lo definen como perteneciente
a conjunto alguno (ser moreno, rubio, italiano, etc.); por el contrario, las
desactiva para tomar una nueva posicion, lo que guarda relacién con las
estructuras del paradigma y del cualsea. Para Levinas, por su parte, expe-
rimentar el rostro del Otro sélo es posible en una dimensién en la que las
pautas de conducta preestablecidas no ejerzan su influjo sobre la sociali-
dad: “La significancia del rostro, en su abstraccién, es, en el sentido literal
del término, extraordinaria, exterior a todo orden, exterior a todo mundo”
(Levinas, 2006b, p. 60; Murakami, 2002, pp. 130-132). Tal exterioridad
resulta relevante para la postura levinasiana, de lo contrario: “Las personas
no estdn una ante otra, simplemente, estin unas con otras alrededor de
algo. El préjimo es el cémplice” (Levinas, 2006a, p. 47). Este “algo” que
funge como vinculo se identifica, precisamente, con una totalidad (capi-
talismo, totalitarismo, biopolitica, etc.) que impone pautas de conducta
univocas excluyendo posibilidades de ordenamiento alternas. De tal ma-
nera, en ambos casos, el rostro senala la desactivacion y el distanciamiento
de cara a un ordenamiento social preestablecido y a disposicién.

El parangén entrambos autores no se agota en lo recién dicho. Su
concepcién de la categoria de rostro remite directamente a la funcién
lingiiistica de lo humano. Este aspecto resulta fundamental para el ob-
jetivo de este trabajo en tanto, en funcién de tal dimensién lingiiistica,
el rostro concreta la posibilidad de configuraciones alternas a la efecti-
vamente dada. De tal manera, se lee en Levinas: “Hemos reconocido en
esta relaciéon [con el rostro] el lenguaje, que no se produce mds que en
el cara a cara; y en el lenguaje hemos reconocido la ensefianza” (Levinas,
2020, p. 332). La ensefianza a que refiere esta cita anuncia lo que no
pertenece a las configuraciones pertenecientes a un orden dado, sino
que, por el contrario, da entrada a lo nuevo. En ese sentido, la funcién
del lenguaje (Feron, 1992, pp. 68-73) que Levinas acusa en relacién con
el rostro se identifica con un desbordamiento del mundo a disposicién:

78 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

“El lenguaje es el desbordamiento incesante de la Sinngebung® por la
significacion” (Levinas, 2020, p. 334).%*

La vinculacién del rostro con el lenguaje también encuentra su lugar
en el pensamiento agambeniano: “La revelacién del rostro es revelacion
del lenguaje mismo. Precisamente por eso no tiene ningtin contenido
real, no dice la verdad sobre tal o cual aspecto del hombre o del mundo:
es s6lo apertura, s6lo comunicabilidad” (Agamben, 2001, p. 79). De tal
manera, en funcién de las particularidades que los andlisis de cada autor
acentudan, resulta posible una complementacién entrambos, lo que da
pie a las conclusiones de este trabajo.

8. Conclusién: paradigma ético de profanacién

Este trabajo ha intentado el rastreo de ciertos elementos conceptuales
agambenianos y levinasianos con la finalidad de proponer un paradigma
ético de profanacién. Tal objetivo adquiere su pleno valor al vincular-
lo con la problemidtica biopolitica ya enunciada. En ese sentido, cabe
precisar que la captura de la vida por lo politico adquiere su perfil mds
relevante a través de la categoria de rostro recién analizada:

La verdad, el rostro, la exposicién son objetos de una guerra civil planetaria, cuyo
campo de batalla es la vida social entera, cuyas tropas de asalto son los media, cuyas
victimas son todos los pueblos de la tierra. Politicos, medidcratas y publicitarios
han comprendido el cardcter insustancial del rostro y de la comunidad que éste
abre y lo transforman en un secreto miserable cuyo control tratan de asegurarse a
cualquier precio. [...] La constitucion de la politica en esfera auténoma corre parejas
con la separacion del rostro en un mundo espectacular, en el que la comunicacion hu-
mana estd separada de ella misma (Agamben, 2001, p. 82, cursivas mias).

3% Donacién de sentido. Acorde con la fenomenologia levinasiana, el horizonte del
mundo (y de lo dado) se vive en funcién de sintesis constituyentes de sentido. La ex-
periencia del rostro rompe, precisamente, con tales sintesis y la totalidad que implican.

3 También: “El lenguaje es la posibilidad para un ser de aparecer desde fuera; para una
razén, de ser td, de presentarse como rostro — tentacién e imposibilidad de asesinato”
(Levinas, 2015, p. 69). Es notable que, en Levinas, el rostro se experimenta siempre
fuera del ordenamiento de lo dado.

DEVENIRES 49 (2024) 79



Hugo Martinez Garcia

Como puede observarse, en esta cita el 7osz7o se vincula directamente
con la captura de la vida por lo politico, lo que implica la captura del
lenguaje y su separacién a una esfera ajena que impide su uso. Hay que
afiadir que acceder al sentido pleno del término rostro en este fragmento
ha demandado un recorrido conceptual exigente: paradigma, cualsea y
uso laten bajo el significado del rostro, de suerte que no es una mera
instancia que se identifique con una cara en tanto materialidad fisica; se
trata, mds bien, de una categoria que exhibe un campo de tensiones muy
particular, y que se asocia con un uso del lenguaje igualmente sui generis.

Ahora bien, con base en lo dicho,” es preciso apuntar la comple-
mentariedad que existe entre el pensamiento de ambos pensadores con
respecto a este problema. Por su parte, en Agamben se encuentra acen-
tuada una bipolaridad constitutiva del rostro, de suerte que deambula
entre lo que se muestra y lo que se oculta; es decir, lo que se realiza como
parte del orden dado y lo que se sustrae de él. Cabe indicar que esta
bipolaridad también reverbera en Levinas, sin embargo, con una fuerza
menor, de suerte que su tratamiento del rostro indica, principalmen-
te, una instancia que se aparta del mundo ya preestablecido. Asi pues,
para complementar la perspectiva levinasiana, en estas conclusiones se
retoma la postura agambeniana del rostro que —segin el método para-
digmdtico— se identifica con una tensién que yerra entre lo que aparece
en el mundo y lo que se aparta de él. Una de las razones para hacer tal
es que, a diferencia de Levinas, Agamben comprende el rostro en su re-
lacién con el capitalismo (Agamben, 2001, pp. 82-83), lo que no sélo le
da una mayor concrecién a su andlisis, sino que legitima la lectura aqui
propuesta. De tal manera, la base en la postulacién de un paradigma
ético de profanacién es de corte agambeniano.

El segundo paso en la propuesta de un paradigma ético consiste en
recuperar el perfil del problema que Levinas explicita tajantemente y que
Agamben sélo esboza. Esto significa dar cuenta de la socialidad como

3 Es importante indicar que el andlisis levinasiano del rostro resulta mucho mds am-
plio de lo indicado en este trabajo, sin embargo, lo sefialado cumple con el objetivo
dirigido a establecer un paradigma ético de profanacién. Para un andlisis mds amplio
revisar Martinez (2022).

80 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

estructura originaria de la subjetividad, sin la cual todo ejercicio del len-
guaje no se llevarfa a cabo. No es que Agamben ignore la socialidad en
su andlisis del rostro, pues lo hace al remitirlo al lenguaje y a la comuni-
cabilidad, aunque, cabe decir, con cardcter de implicito. Levinas, por su
parte, coloca la relacién cara-cara como ntcleo de su anilisis del rostro y,
en ese sentido, su comprensién del lenguaje como parte de la experien-
cia ética se realiza, principalmente y sobre todo, como socialidad (Feron,
1992, pp. 68-73). Esto significa que el rostro no es un acontecimiento
solipsista, sino que su estructura da cuenta de un vinculo primario entre
sujetos (singulares); es decir, no hay manera de que la experiencia del
rostro —y el lenguaje que la realiza— se realice al margen de la socialidad
propia del encuentro intersubjetivo: “Hemos reconocido en esta rela-
cién al lenguaje, que no se produce mds que en el cara a cara; y en el
lenguaje hemos reconocido la ensenanza. La ensefanza es una manera,
para la verdad, de producirse tal que no sea obra mia, que no pueda yo
tenerla de por mf interioridad [sic]” (Levinas, 2020, p. 332).

Esta nocién de ensefianza sirve de pretexto para ensayar una sintesis
que ilustre el paradigma ético buscado. En ese sentido, la ensefianza de
la que habla Levinas —y que sélo ocurre en el encuentro con el rostro— se
identifica con una experiencia que, como se ha visto, acontece al margen
de la totalidad o del mundo dado; es decir, a ella se accede a través de
un acto profanatorio al modo del juego. De tal manera, la relacién con
el rostro exige la desactivacién de los dispositivos biopoliticos que hacen
de él cémplice en el mantenimiento del horizonte de significatividad
operante (capitalista, biopolitico o cualquier totalizacién). El resultado
de tal desactivacién es, segtin lo sefialado, el acceso a un umbral de inde-
terminacién que, al no repetir las pautas de ordenamiento ya desactiva-
das, abre posibilidades de constitucién alterna; es decir, habilita un uso
comin. Es en relacién con ello que debe comprenderse el acceso a lo
nuevo que traduce la ensefianza del rostro. Pero ;por qué da cuenta de
un paradigma en sentido agambeniano? Lo es porque 1) remite a una
experiencia concreta de singular a singular (cara a cara); 2) tal relacién
profana un conjunto u orden preestablecido separdndose de él (horizon-
te de significatividad biopolitico); 3) la relacién con el rostro, bajo tal

DEVENIRES 49 (2024) 81



Hugo Martinez Garcia

separacion o profanacién, abre un umbral de indeterminacién sobre el
que laten nuevas constituciones o configuraciones posibles al reivindicar
el uso comun del lenguaje; dicho en términos agambenianos, se consti-
tuye la inteligibilidad de un nuevo conjunto a partir de un #s0 comun.
Como se ha visto, para Levinas, el acceso a tal umbral de indetermi-
nacion requiere pasar, necesariamente, por un acontecimiento social; es
decir, la profanacién de un orden —y su reconfiguracién a nuevas po-
sibilidades— s6lo ocurre en funcién de una relacién cara a cara. Se tra-
ta, pues, de reivindicar la relacién ética como forma de resistencia ante
horizontes biopoliticos o totalizantes, pues sélo en tal dimensién laten
las posibilidades de un mundo alterno. Esto invita a considerar la rela-
cién ética —con el rostro— un paradigma que se distancie del estado de
cosas fictico para, en tal espacio de equivocidad, proyectar la justicia,
bondad y ensenanza, que no se alcanzan a realizarse al interior de una
totalizacién biopolitica, o de cualquier orden. Es, pues, un ejemplo de
socialidad (cara a cara) que pone en jaque el orden dado, para abrir el
espacio equivoco de nuevas posibilidades. Por lo anterior, la relacién con
el rostro puede comprenderse en tanto paradigma ético de profanacién,
sin embargo, es cierto que la complejidad y riqueza en el pensamiento
de ambos autores invita a continuar con las reflexiones aqui esbozadas.*

Referencias

AGAMBEN,
AGAMBEN,

1996). La comunidad que viene. Pre-textos.

1998). Homo Sacer: El poder soberano y la nuda vida. Pre-textos.

AGAMBEN, 2001). Medios sin fin. Pre-textos.

AGAMBEN, 2005a). Profanaciones. Adriana Hidalgo.

AcaMBEN, G. (2005b). Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo Sacer
III. Pre-textos.

AcaMBEN, G. (2010). Signatura rerum. Sobre el mérodo. Anagrama.

AGAMBEN, G. (2014). ;Qué es un dispositivo? Seguido de El amigo y La iglesia y el Reino.
Adriana Hidalgo.

G. (
G. (
G. (
G. (

36 Este trabajo se realizé con el apoyo del Consejo Nacional de Humanidades, Ciencias
y Tecnologias (CONAHCYT) en el marco de una estancia de investigacién postdoctoral.

82 DEVENIRES 49 (2024)



Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

AGaMBEN, G. (2018). El uso de los cuerpos. Adriana Hidalgo.

Castro, E. (2008). Giorgio Agamben. Una arqueologia de la potencia. uNsam.

CHALIER, C. (2004). La huella del infinito. Emmanuel Levinas y la fuente hebrea.
Herder.

Lavaw, C. y Dardot. P. (2013) La nueva razén del mundo. Ensayo sobre la sociedad
neoliberal. Gedisa.

FErON, E. (1992). De lidée de transcendance a la question du langage. Jérome Millon.

Fink, E. (1968). The Oasis of happiness. Towards an ontology of play. Yale French
Studies, No. 41 pp. 19-30. https://doi.org/10.2307/2929663

Frost, T. (2014). Thinking relationality in Agamben and Levinas. Griffith Law Re-
view, 23:2, 210-231. https://doi.org/10.1080/10383441.2014.962682

HEernANDEZ, C. (2022). La museificacidn de la obra de arte y de la ciudad. Un ensayo
sobre la figura del Museo en el pensamiento de Giorgio Agamben y Guy Debord.
Valenciana, nam. 29, 315-345. https://doi.org/10.15174/rv.v14i29.622

Levinas, E. (1998). Ethique comme philosophie premicre. Rivage poche. Petite
Bibliotheéque.

Levinas, E. (2003). De otro modo que ser o mds alld de la esencia. Sigueme.

LeviNas, E. (2006a). De la existencia al existente. Arena.

Levinas, E. (2006b). Humanismo del otro hombre. Siglo veintiuno.

Levinas, E. (2015). Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escritos. Trotta.

Levinas, E. (2020). Totalidad ¢ infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sigueme.

Matxa, S. (2006). Emmanuel Lévinas. La vida y la huella. Trotta.

Marrinez, H. (2022). Reflexiones sobre el proceso de subjetivacién. Una lectu-
ra general de la fenomenologia levinasiana. Zdpicos, (64), 119-154. hteps://doi.
org/10.21555/top.v640.2032

Murakawmy, Y. (2002). Lévinas phénoménologue. Jérdbme Millon.

URABAYEN, ]. (2005). Las raices del humanismo de Levinas: el judaismo y la fenomeno-
logia. EUNSA.

SaviNas, A. (2014). La semdntica biopolitica. Foucault y sus recepciones. Cenaltes.

l

DEVENIRES 49 (2024) 83


https://doi.org/10.2307/2929663
https://doi.org/10.1080/10383441.2014.962682
https://doi.org/10.15174/rv.v14i29.622
https://doi.org/10.21555/top.v640.2032
https://doi.org/10.21555/top.v640.2032

	Artículos
	Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro
	Hugo Martínez García


