
Guest
Rectangle



ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274
Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

Reflexiones en torno a un paradigma ético: 
una lectura agambeniana del rostro

Hugo Martínez García
Universidad de Guanajuato
hugarciamartinez@gmail.com

Resumen: El objetivo del presente artículo consiste en ofrecer una interpretación del 
momento ético que Levinas llama “cara a cara” en tanto caso paradigmático de pro-
fanación. Se realiza una lectura de tres conceptos agambenianos: paradigma, singula-
ridad cualsea y profanación. En función de las posibilidades analíticas de esta triada 
se realiza una interpretación de la ética levinasiana como un tipo de actividad para-
digmática capaz de profanar –desactivar– los dispositivos biopolíticos de gobierno, 
principalmente en cuanto a la escisión social que generan. A la luz del paradigma ético 
aquí propuesto, se abre la posibilidad de restablecer un uso de la socialidad que se en-
cuentra capturado por dispositivos biopolíticos. Así, el objetivo estriba en argumentar 
una vía analítica que abra posibilidades de comprensión en cuanto a la reivindicación 
de una dimensión social hoy menguada; se trata de restituir la relación cara a cara al 
uso común, desactivando los dispositivos que hacen de ella un mero momento subor-
dinado al orden dado.

Palabras clave: profanación; Levinas; socialidad; biopolítica; singularidad cualsea.

Recibido: junio 8, 2023. Revisado: septiembre 14, 2023. Aceptado: septiembre 27, 2023.

DOI: http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917
Devenires. Año xxv, Núm. 49 (enero-junio 2024): 47-83

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917


ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274
Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)

Reflections on an ethical paradigm:  
an agambenian interpretation  
of the face to face

Hugo Martínez García
Universidad de Guanajuato
hugarciamartinez@gmail.com

Abstract: The aim of this article is to offer an interpretation of the ethical moment that 
Levinas calls “face to face” as a paradigmatic case of profanation. For this purpose, a 
reading of three Agambenian concepts is carried out: paradigm, whatever singularity 
and profanation. Based on the analytical possibilities this conceptual triad offers, Levi-
nasian ethics is interpreted as a type of paradigmatic activity capable of deactivating 
the biopolitical devices of government, especially in terms of the social division that 
they generate. The latter opens up the possibility of restoring a use of sociality current-
ly obstructed by biopolitical devices. Thus, the objective is to argue for an analytical 
path that opens possibilities of understanding a social dimension that is diminished 
today; to suggest a reinstantiation to common use of the face to face relationship, 
deactivating the devices that make it a mere moment subordinated to the given order. 

Keywords: profanation; Levinas; sociality; biopolitics; whatever singularity.

Received: June 8, 2023. Reviewed: September 14, 2023. Accepted: September 27, 2023.

DOI: http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917
Devenires. Year xxv, No. 49 (January-June 2024): 47-83

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
http://dx.doi.org/10.35830/devenires.v25i49.917


Devenires 49 (2024) 49

Sed sólo vuestro rostro. Id al umbral.
No sigáis siendo los sujetos de vuestras facultades 
o propiedades, no permanezcáis debajo de ellas, 
sino id con ellas, en ellas, más allá de ellas.
Agamben

I. Introducción. Relevancia del problema  
en relación con lo biopolítico

Este trabajo realiza una lectura agambeniana de la ética fenomenológi-
ca de Levinas. La reunión de ambas filosofías ofrece un perfil analítico 
que, abocado a las relaciones de poder, permite plantear una posibilidad 
particular del ejercicio de resistencia. Así, la lectura de la ética levinasia-
na en tanto profanación abre la puerta a una singular forma de rebeldía 
frente al poder biopolítico. Desarrollar tal argumento es el objetivo de 
este trabajo.

Comprender tal profanación requiere el despliegue de los conceptos 
de paradigma y singularidad cualsea, así como de una caracterización 
general del quehacer biopolítico. La combinación de estos elementos 
permitirá una lectura agambeniana de la ética de Levinas. La justifica-
ción de éste –y otras propuestas análogas1– se identifica con la necesi-
dad de encontrar formas de rebeldía ante el orden social contemporáneo 
que se despliega bajo la proliferación de un amplio espectro de pautas 
biopolíticas. Así, por “biopolítica” se comprende el hecho de la vida 
capturada en tanto objeto de lo político; es decir, se trata de un bíos 
subordinado –en todas sus dimensiones– a las estructuras del poder po-

1 Frost (2014) analiza el pensamiento de ambos autores, aunque en un sentido dis-
tinto al aquí propuesto. En su postura puede encontrarse, por ejemplo, una crítica de 
Agamben desde la filosofía levinasiana (p. 230). No es el caso de este trabajo, donde 
se realiza una lectura agambeniana de la ética de Levinas.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)50

lítico.2 La generalidad de esta enunciación adquiere matices diversos que 
dan pie al desarrollo de distintas posturas teóricas; a tal respecto pueden 
encontrarse, por ejemplo, las propias de Foucault, Esposito o Agam-
ben, entre otras (Salinas, 2014). Cada una de éstas problematiza meca-
nismos, tecnologías y perfiles distintos sobre la manera en que la vida 
–bíos– se ve sometida a estructuras de poder.

No obstante, para ilustrar de manera más precisa el modo en que 
la vida capturada es objeto de lo político, cabe recuperar el concepto 
agambeniano de dispositivo, de suerte que “llamaré dispositivo literal-
mente a cualquier cosa que de algún modo tenga la capacidad de cap-
turar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar los 
gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivientes” 
(Agamben, 2014, p. 18). En ese sentido, la manera en que la vida (bíos) 
se torna presa de lo político es al hundirse –quedando acorralada– en la 
red de dispositivos que regulan y gestionan los comportamientos de los 
individuos. La evolución de esta gestión de la conducta da cuenta de una 
complejidad variada y abigarrada. No es sólo una dimensión de la vida 
(bíos) la que se ve regulada en su desarrollo, sino que la totalidad de ésta 
es susceptible de ser gobernada; en ese sentido, se concretan canalizacio-
nes de la conducta en cuanto a decisiones y comportamientos laborales, 
académicos, de esparcimiento, de opinión política, etc. Resulta, pues, 
necesaria una demarcación que permita desarrollar el argumento aquí 
propuesto: se trata de una exploración cuyo objeto no es la totalidad del 
bíos, sino sólo uno de sus elementos fundamentales, a saber: la relación 
intersubjetiva (cara a cara). Es bajo tal señalamiento que la exposición 
de un paradigma ético de profanación adquiere su sentido pleno, pues 
se explora la reivindicación de la relación intersubjetiva hoy en día cap-
turada por mecanismos biopolíticos. Se desarrolla, así, una vía teórica 
que plantea el rescate de la socialidad como forma de resistencia ante 
las estructuras de poder propias de nuestras sociedades contemporáneas. 
En esa dirección, y para comprender el sentido de la socialidad reivindi-

2 Para Agamben, bíos significa vida cualificada y responde a un modo de vida particu-
lar (Agamben, 1998, p. 9). Aquí se asume tal concepción y se la interpreta como una 
vida que se resuelve en pautas de conducta impuestas por el orden dado.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 51

cada, cabe ahora, como primer paso metodológico, abordar la categoría 
levinasiana de rostro.

2. El rostro levinasiano

Aproximarse, de manera breve, al significado del rostro que se desprende 
de la fenomenología levinasiana resulta una labor compleja. En dirección 
a sortear tal complejidad, parece metodológicamente adecuado introdu-
cir un contraste que permita expresar el sentido que la categoría expresa. 
De tal manera, cabe indicar, primero, que el rostro da cuenta de un tipo 
de experiencia ética sui generis, a cuyo estudio Lévinas consagró práctica-
mente toda su carrera. La ética levinasiana da cuenta de una forma de re-
lación intersubjetiva que, de entrada, debe ser distinguida de aquella rea-
lizada al auspicio del horizonte del mundo. Para comprender el alcance de 
este contraste, es necesario reconocer que la convivencia interpersonal, en 
todas sus formas, resulta uno de los pilares que articulan el desarrollo del 
mundo de la vida; dicho de otra manera, el hecho de encontrarnos cara 
a cara, unos con otros, aparece como un momento inexorable de la coti-
dianidad. Más allá de la familiaridad con que tal convivencia fundamen-
tal pueda llevarse a cabo, Levinas acusa un excedente de sentido que la 
acompaña, y que, incluso, resulta principio estructural de la subjetividad. 
Comprender el sentido de tal excedencia es comprender el sentido de la 
categoría de rostro. En esa dirección, cabe tener en mente dos aspectos: 
1) el primero de ellos tiene que ver con lo recién señalado arriba respecto 
de la relación intersubjetiva y su realización al interior del horizonte del 
mundo; 2) el segundo tiene que ver con el análisis fenomenológico como 
vía para revelar un momento ético en tanto ruptura de tal horizonte, es 
decir, en tanto excedencia. 

En relación con el punto número uno, es preciso observar que las 
pautas de conducta que regulan la relación intersubjetiva en lo coti-
diano obedecen a los dictados de un contexto y sus determinaciones 
particulares: 

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)52

En el mundo, al otro ciertamente no se lo trata como una cosa, pero no está jamás 
separado de las cosas. No sólo se lo aborda y está dado a través de su situación so-
cial, no es sólo que el respeto a la persona se manifieste mediante un respeto a sus 
derechos y a sus prerrogativas; no es sólo que, siguiendo el ejemplo de las instalaciones 
que nos entregan las cosas, las instituciones nos pongan en relación con las personas, 
las colectividades, la historia y lo sobrenatural –el otro en el mundo es objeto ya por su 
mera vestimenta (Levinas, 2006a, p. 46, cursivas mías).

Exhibir una forma de socialidad dependiente del contexto históri-
co-mundano en el que surge resulta un movimiento metodológico im-
portante para el planteamiento levinasiano. Ciertamente, la referencia a 
un horizonte mundano3 utilizada por Levinas deriva de un planteamien-
to ontológico, sobre todo, en su oposición a Heidegger (Urabayen, 2005, 
pp. 189-192). En tal marco, su argumentación recurre, frecuentemente, 
al uso de expresiones que dan cuenta de una atmósfera omniabarcante al 
interior de la cual toda singularidad será determinada, incluyendo la re-
lación cara a cara. Tal es el caso de la metáfora de la luz, de los términos 
ser, totalidad o esencia (Levinas, 2003, p. 213); cada uno de ellos ocupa 
un lugar en la descripción levinasiana sobre los peligros que implica una 
totalización; a saber: la reducción de la alteridad –del Otro– al Mismo. 

Pero ¿qué significa esta reducción? En consonancia con la cita recién 
hecha, implica que la relación intersubjetiva se efectuará siguiendo las 
pautas de conducta impuestas por el horizonte del mundo. Esto es: “Las 
relaciones sociales más delicadas se llevan a cabo guardando las formas; 
y salvaguardan las apariencias que prestan una vestidura de sinceridad a 
todos los equívocos y los vuelven mundanos. Lo refractario a las formas se 
sustrae al mundo” (Levinas, 2006a, p. 46). Este fragmento no sólo señala 
el modo de darse la socialidad dentro del horizonte mundano, sino que 
perfila la posibilidad de un momento reacio a su influjo. En ese senti-
do, la relación intersubjetiva que en su desarrollo refleja las formas del 
mundo, no agota las posibilidades de la subjetividad; por el contrario, 
3 Para Levinas, la comprensión del mundo responde a una perspectiva fenomenológi-
ca: el mundo es el horizonte de significación al interior del cual todo singular adquiere 
sentido. Esta manera levinasiana de comprender el mundo responde a las influencias 
de Husserl y de Heidegger: se trata de las síntesis intencionales que configuran el ho-
rizonte omniabarcante del ser (Levinas, 2006a, pp. 53-59).

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 53

a la base de tal intersubjetividad mundana late una forma originaria de 
relación cara a cara que Levinas llama ética, y describe fenomenológica-
mente a través de la categoría de rostro.

Antes de entrar de lleno al análisis de este tipo de experiencia, se 
precisa un comentario sobre el punto número dos indicado arriba: la 
metodología levinasiana y la lectura aquí propuesta. A tal respecto, debe 
recordarse que la producción filosófica de Levinas se despliega en dos 
dimensiones: fenomenología y judaísmo.4 Si bien es cierto que existe 
una relación entre los dos ámbitos, un análisis de ella llevaría en otras 
direcciones. Por tal razón –y por la búsqueda del objetivo arriba indi-
cado– este trabajo se apega al pensamiento meramente fenomenológico 
del lituano.

Ahora bien, después de este breve paréntesis, cabe recuperar el hilo 
del argumento a partir de la siguiente cuestión: si la relación intersubje-
tiva se ve dirigida por el mundo que le presta sentido, ¿en qué momento 
se realiza la experiencia ética del rostro? La respuesta tiene que ver con el 
objetivo del quehacer fenomenológico levinasiano, que no es otro sino 
la búsqueda y análisis de las capas más profundas de la conciencia. Di-
cho de otra manera: Levinas lleva su examen de la vida consciente más 
allá de lo que revelan las síntesis intencionales, y en ese movimiento 
explicita una dimensión originaria que no se deja describir bajo la corre-
lación nóesis-nóema (Martínez, 2022, pp. 121-125); esto significa que 
la experiencia de la alteridad es irreductible a las síntesis operadas por el 
Mismo (Levinas, 2020, 215). Tal dimensión originaria se identifica con 
la experiencia ética del rostro.

De tal manera, la categoría de rostro –en Levinas– describe un tipo 
de experiencia ética sui generis. Su primera característica consiste en que 
no se identifica con la realización de ninguna síntesis operada por la 
conciencia. En ese sentido, da entrada a una dimensión de trascendencia 
4 Es importante indicar que el pensamiento levinasiano ha generado diversos tipos 
de análisis: Urabayen (2005), por ejemplo, analiza la relación entre fenomenología y 
judaísmo como fuente del pensamiento de Levinas; Chalier (2004) acentúa, princi-
palmente, la vertiente judía del pensador. Estos ejercicios hacen grandes aportes al es-
tudio del pensamiento levinasiano; sin embargo, este trabajo se adscribe a una lectura 
meramente fenomenológica del filósofo.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)54

radical que pone en cuestión –e incluso rompe– el predominio de toda 
síntesis (Levinas, 2020, pp. 224-225). Lo anterior tiene implicaciones 
ontológicas notables en el siguiente sentido: para el planteamiento feno-
menológico el rendimiento de síntesis intencionales resulta el apoyo de 
la experiencia del mundo; de tal manera, al introducir un elemento de 
trascendencia que pone en jaque tales síntesis, correlativamente, se se-
ñalan los límites del mundo y su sentido. Es importante tener en mente 
que, en este movimiento, el elemento disruptivo proviene precisamente 
de la alteridad. Es decir, se trata de la presencia del Otro (otra concien-
cia) cuya sola contigüidad motiva una afección radical sobre el ego que 
la sufre. De tal manera, es posible afirmar que el rostro levinasiano da 
cuenta de una experiencia social originaria que excede el horizonte de 
sentido del mundo y las síntesis que lo configuran.

Para los fines de este trabajo resulta importante considerar la dimen-
sión disruptiva con que se presenta el rostro del Otro; se trata, como se 
verá, de una manera de profanar las pautas sociales de un horizonte para 
abrir nuevas posibilidades de configuración. Pero es cierto que la epifa-
nía del rostro no se agota en lo dicho. Es necesario señalar, de manera 
breve, que la ruptura del horizonte mundano a través del cara a cara se 
realiza como asimétrica: puesto que el encuentro con el Otro cuestiona 
las síntesis constituyentes del mundo, la relación con el rostro no se rea-
liza sobre plataforma alguna (Levinas, 2003, p. 212), y, en ese sentido, 
no apela a ninguna forma de reciprocidad.5 Levinas indica que, en la ex-
periencia ética, la trascendencia del alter proviene de una dimensión de 
altura, lo que da contenido a la afirmación de que el Bien se encuentra 
más allá del orden del ser (Levinas, 2020, pp.109-110; 2003, p. 213). 
Esta afirmación no sólo es otra manera de señalar los límites del mundo 
dado, sino que, además, prefigura ya una dirección propiamente ética. 
De tal manera, la afección radical que acompaña la epifanía del rostro 
abre un espacio ético en el que la bondad, la responsabilidad, la justi-
cia y el lenguaje laten como posibilidades ajenas al orden del mundo a 
disposición.
5 Si la relación con el rostro fuera recíproca, implicaría su pertenencia a un horizonte 
dado de antemano, por lo que no habría ruptura con las pautas de éste.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 55

En ese sentido, cabe indicar que la responsabilidad da cuenta de la 
inexorabilidad con que el destino del Otro se teje con el mío; lo que 
significa que cualquier toma de posición de mi parte es una inmediata 
respuesta a la presencia del rostro. Es importante acentuar que la respon-
sabilidad levinasiana –al no depender del horizonte mundano que pone 
en cuestión– se realiza en una dimensión de trascendencia, es decir, ajena 
al orden dado (Levinas, 2020, pp. 219-224). Lo mismo ocurre con el 
lenguaje que esta forma de socialidad originaria instaura: “El lenguaje 
cumple una relación entre términos que rompen la unidad de un género. 
Los términos, los interlocutores, se ab-suelven de la relación, o perma-
necen ab-solutos en la relación. El lenguaje se define quizá como el poder 
mismo de romper la continuidad del ser o de la historia (Levinas, 2020, p. 
216, cursivas mías). 

En función de lo anterior, es posible reconocer que la afección in-
troducida por el rostro incluye diferentes ámbitos. La responsabilidad, 
el lenguaje y la bondad son algunas de ellas y pueden encontrarse en 
diferentes momentos del análisis levinasiano. Sin embargo, la comple-
jidad del encuentro con la alteridad no se agota en éstas. Otra de las 
dimensiones más importantes que acompañan al encuentro ético es la 
justicia. Correlativamente con lo dicho, tiene que ver con la dimensión 
de trascendencia que abre el rostro y un perfil en que el ser (Mismo) 
encuentra su justificación en la alteridad: “Cuestión del sentido del ser 
–no la ontología de la comprensión de este verbo extraordinario, sino 
la ética de su justicia. […] No se trata de preguntar por qué el ser en 
lugar de la nada, sino de cómo se justifica el ser”6 (Levinas, 1998, p. 108, 
traducción mía).

Para cerrar este apartado sólo resta indicar que la epifanía del rostro 
desborda los elementos aquí mencionados, e invita a un análisis deta-
llado de cada una de sus dimensiones. Sin embargo, hacer tal llevaría 
en otras direcciones el argumento de este trabajo. En ese sentido, es 
importante acentuar, sobre todo, la capacidad de ruptura que acompaña 

6 “Question du sens de l’être – non pas l’ontologie de la compréhension de ce verbe 
extraordinaire, mais l’éthique de sa justice. […] Non pas: pourquoi l’être plutôt que 
rien, mais comment l’être se justifie” (Levinas, 1998, p. 109). 

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)56

la aparición de la alteridad a través de su expresión en el rostro, pues en 
ello se resuelve su carácter profanatorio. Cabe añadir que no sólo Levi-
nas ha advertido el potencial de esta experiencia; Agamben, por su parte, 
ha realizado análisis valiosos al respecto llevándolos en otras direcciones 
y vinculándolos con el problema biopolítico. A continuación, se aborda 
el problema desde la metodología del pensador italiano.

3. Paradigma

Lo primero que hay que reconocer es que ambos pensadores tuvieron 
noticia uno del otro. El propio Agamben da cuenta de un encuentro 
cara a cara en el marco de las lecciones bíblicas que Levinas impartía los 
sábados por la mañana (Agamben, 2017, p. 339); una réplica de este 
encuentro se narra con más detalles en Malka (2006, pp. 136-137).7 A 
tal respecto resulta notable la figura de Heidegger como núcleo de la in-
teracción, sin duda, debido al lugar que desempeñó en la formación de 
ambos autores. Al haber sido mentor de los dos, es posible reconocer su 
impronta tanto en la filosofía de Levinas como la de Agamben, aunque 
ello responde a modos distintos en cuanto a la manera de percibir al 
maestro. No obstante, existen diferencias más profundas en el corazón 
de sus respectivos ejercicios filosóficos.

7 Salomón Malka documenta este encuentro directo entre Agamben y Levinas. El 
acercamiento habría tenido lugar en los años ochenta a partir de la visita de Agamben 
a la lección bíblica sabatina que Levinas impartía por la mañana. Al final de la lec-
ción se habría dado una discusión en la que surgió el nombre del antiguo maestro de 
ambos: Heidegger. Agamben, quien había asistido al seminario de Le Thor, indicaba 
haber reconocido en Heidegger a un hombre dulce. Por su parte, Levinas, quien había 
conocido a Heidegger en la década de los veinte, decía haber reconocido en aquellos 
días a un hombre duro. Sobre este encuentro Malka (2006) indica que Agamben 
expresó a Jaques Rolland: “¡Hay que decir que la derrota había pasado por ahí!” (pp. 
136-137). Sin saber a qué derrota se refería Agamben –de Levinas o de Heidegger– es 
posible advertir de este encuentro que ambos filósofos se conocieron personalmente. 
A pesar de que en la obra del filósofo italiano es posible encontrar referencias dispersas 
e interpretaciones personales sobre la filosofía de Levinas, el caso contrario no ocurre; 
sin embargo, y a pesar de esta lectura unilateral, este trabajo busca reunir ambas pos-
turas para proponer un paradigma ético de profanación.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 57

Por una parte, el pensamiento de Agamben responde a lo que él mis-
mo llama método paradigmático y, por otra, la filosofía levinasiana se 
desarrolla como un ejercicio fenomenológico (Martínez, 2022). Cabe 
señalar que, vistas superficialmente, pareciera no haber eslabones entre 
ambas filosofías, sin embargo, al leerlas a la luz de la problemática biopo-
lítica aparece tanto un vínculo entre ellas como una nueva perspectiva de 
análisis; para comprenderla, es necesario considerar sus correspondien-
tes estilos filosóficos. En esa dirección, se introduce aquí el concepto de 
paradigma, pues en función de su influencia se interpretará el quehacer 
ético levinasiano. Se trata de un concepto nuclear en el desarrollo del 
pensamiento agambeniano; su análisis es denso y abstracto, sin embar-
go, su impronta es patente en tratamientos más concretos, como se verá 
más adelante. 

Este concepto se identifica con una forma de conocimiento de ca-
rácter analógico. Esta proposición no significa más que, en el caso de 
considerar un conjunto cualquiera, el conocimiento que de él se pueda 
tener no obedece a un esquema deductivo –que va de lo universal a lo 
singular–, ni inductivo –que va de lo singular a lo universal8–; por el 
contrario, en cuanto a lo que un movimiento analógico refiere, es im-
portante apuntar un tipo de dinámica peculiar que va de lo singular a 
lo singular (Agamben, 2010, pp. 40-41). Lo anterior quiere decir que, 
en el acto productor de conocimiento, las proposiciones referidas a al-
gún objeto no asumen la preexistencia de ningún conjunto al cual dicho 
objeto perteneciera de antemano (como en la inducción o deducción), 
sino que, por el contrario, la relación que el analogon –el singular o 
ejemplo concreto– entabla con otro de su misma especie deriva en el 
movimiento constituyente de un nuevo conjunto (Agamben, 2010, pp. 
22-23). Esto es una producción de conocimiento anclada en la relación 
que un singular establece con sus pares, y que deviene en la creación de 
8 “Mientras la inducción procede, entonces, de lo particular a lo universal y la de-
ducción de lo universal a lo particular, lo que define al paradigma es una tercera y 
paradójica especie de movimiento, que va de lo particular a lo particular. El ejemplo 
constituye una forma peculiar de conocimiento que no procede articulando universal 
y particular, sino que permanece en el plano de este último” (Agamben, 2010, p. 
24-25).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)58

un nuevo conglomerado significativo del cual los singulares en cuestión 
forman parte.9

Esta situación significa que el paradigma –en lugar de remitirse a la 
influencia de un conjunto preestablecido– remite al singular con quien 
comparte contigüidad (Agamben, 2010, p. 29); tal relación, de singular 
a singular, da cuenta de un proceso en el que la relación entablada entre 
el analogon10 y las singularidades contiguas tiene como efecto la cons-
titución de un nuevo horizonte de significatividad. Cabe acentuar el 
carácter constituyente del método paradigmático en tanto que –al crear 
un nuevo conjunto– también abre un campo de problemas y situaciones 
que permanecerían ocultos si sólo se presupusiera la preexistencia de 
algún orden previo (Castro, 2008, pp. 128-129).

Lo anterior incluye otras consecuencias y particularidades. Una de las 
más importantes radica en que, al no asumirse la preexistencia de algún 
conjunto como base del quehacer teórico, tampoco se presupone la ope-
ración de principios u orígenes no demostrados. Esto se traduce en una 
forma de superación del problema de lo originario en tanto que cual-
quier singularidad adquiere el carácter de principio en potencia. Dicho 
de otra manera, la posibilidad de producir conocimiento analógico se 
objetiva en cualquier fenómeno singular concreto y su descripción, sin 
necesidad de remitirlo a ningún presupuesto11 (Agamben, 2010, p. 36).

9 Es importante tener presente la dimensión constituyente del paradigma en tanto, en 
función de él, se construye un nuevo conjunto. Más adelante, esta cualidad fungirá 
como uno de los eslabones entre el pensamiento levinasiano y agambeniano. En el 
mismo sentido, refiriéndose a la filosofía de Foucault leída como un ejercicio paradig-
mático, Agamben afirma: “[…] todos estos fenómenos históricos singulares son tra-
tados –y esto constituye la especificidad de la investigación de Foucault con respecto 
a la historiografía– como paradigmas que, al mismo tiempo que deciden un contexto 
problemático más amplio, lo constituyen y lo vuelven inteligible” (Agamben, 2010, pp. 
20-21, cursivas mías).
10 A lo largo del trabajo los términos analogon y paradigma son utilizados como sinó-
nimos y señalan una instancia concreta considerada en tanto ejemplo, así como sus 
implicaciones epistemológicas.
11 “El fenómeno, expuesto en medio de su cognoscibilidad, muestra la totalidad de la 
cual es paradigma. Y éste, con respecto a los fenómenos, no es un presupuesto (una 
«hipótesis»): como «principio no presupuesto», no está ni en el pasado ni en el pre-
sente, sino en su constelación ejemplar” (Agamben, 2010, p. 36). 

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 59

Para cerrar esta caracterización del movimiento paradigmático debe po-
nerse especial atención en que se trata de un acto de inteligibilidad que, al 
constituir un nuevo conjunto en función de un paradigma ejemplar, abre 
un campo de posibilidades analíticas nuevo que trasciende el horizonte de 
lo preestablecido (Agamben, 2010, p. 32).12 La manera en que se abre este 
nuevo campo de posibilidades es gracias a la estructura del paradigma, que 
se concreta a través de una compleja relación entre dos polos, cuya interac-
ción se realiza en virtud de tensiones, indeterminaciones y ambigüedades 
que –en el afán de ser comprendidas– motivan la constitución de un nuevo 
horizonte de inteligibilidad. Es importante añadir que este acto de inteli-
gibilidad no debe concebirse en función de un raciocinio dicotómico. Si 
bien el método paradigmático opera y se concreta a través de la operación 
de bipolaridades, la relación de los polos implicados no es determinante ni 
unívoca, como, por otra parte, sí ocurre en una dicotomía. Por el contrario, 
la dinámica del movimiento analógico –como se ha indicado– abre una 
dimensión de indeterminación entre los dos polos relacionados, de suerte 
que en tal espacio de equivocidad aparecen nuevos fenómenos susceptibles 
de análisis y que no son reductibles a un campo de estudio dicotómico y la 
oposición que lo define13 (Agamben, 2010, p. 26). Es importante acentuar 
esto último, pues más adelante será uno de los eslabones que permitirá 
interpretar la ética levinasiana en tanto paradigma ético.

4. Singularidad cualsea

La exposición del método paradigmático se realiza en Signatura rerum. 
A pesar de ser una obra de madurez, es necesario reconocer que ya se 

12 “Pero, de esta manera, según el significado etimológico del término griego, el ejem-
plo muestra junto a sí (para-deíknymi) su propia inteligibilidad y, a su vez, la de la clase 
que constituye (Agamben, 2010, p. 32).
13 “La analogía interviene, pues, en las dicotomías lógicas (particular/universal; forma/
contenido; legalidad/ejemplaridad, etc.) no para componerlas en una síntesis superior, 
sino para transformarlas en un campo de fuerzas recorrido por tensiones polares, en el 
cual, del mismo modo en que ocurre en un campo electromagnético, éstas pierden su 
identidad sustancial” (Agamben, 2010, p. 26).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)60

encuentran indicios de los problemas que aborda en trabajos anterio-
res. A tal respecto aquí se considera el concepto de singularidad cualsea 
–analizado en La comunidad que viene–, puesto que a partir del mismo 
se explora el rol constituyente del paradigma a través del papel que toda 
singularidad cumple (Castro, 2008, p. 129), tanto en la producción de 
conocimiento como de un orden alterno. Así, es preciso recuperar la 
idea con la que termina el apartado previo, a saber, que el paradigma 
abre una dimensión de indeterminación y de análisis entre dos polos. En 
ese sentido, se trata de estudiar el paradigma de esta forma de singulari-
dad, así como el horizonte de problemas que surge a raíz de tal estudio. 
En dirección a responder estas cuestiones, recuérdese que el campo de 
observación abierto por el paradigma surge de una bipolaridad no di-
cotómica; es decir, sus elementos no deben definirse por una oposición 
excluyente, sino que abren un campo de posibilidades no definido de 
antemano y aún por constituir. De tal manera, cabe preguntar ¿cuáles 
son los dos polos que abren el campo de análisis propio de la singulari-
dad cualsea?14

La respuesta que Agamben da señala una compleja tensión entre uni-
versalidad y particularidad:15 esto significa que la singularidad cualsea 
no puede ser comprendida a través de una referencia unívoca a uno 
solo de estos polos, ni tampoco a través de la oposición dicotómica que 
existe entre los mismos; por el contrario, la naturaleza de la singularidad 
cualsea se expresará en el campo de tensiones, dinámicas y procesos que 

14 En este caso, el objetivo es analizar los polos correlativos que abren el campo de aná-
lisis de la singularidad cualsea. Existen, sin embargo, otros ejemplos de esta metodo-
logía dentro del pensamiento agambeniano; por ejemplo, las descripciones del Homo 
Sacer (Agamben, 1998) y del Sonderkommando (Agamben, 2005b) obedecen a bipo-
laridades que descubren fenómenos y problemas a partir de un análisis paradigmático.
15 Agamben apunta esta situación en diferentes momentos, por ejemplo: “Con ello, la 
singularidad se desprende del falso dilema que obliga al conocimiento a elegir entre la 
inefabilidad del individuo y la inteligibilidad del universal. Pues lo inteligible, según 
la bella expresión de Gerson, no es ni el universal ni el individuo en cuanto compren-
dido en una serie, sino la singularidad en cuanto «singularidad cualsea»” (Agamben, 
1996, p. 9); “Ni particular ni universal, el ejemplo es un objeto singular que, por así 
decirlo, se hace ver como tal, muestra su singularidad” (p. 13); “Común y propio, género 
e individuo son únicamente las dos vertientes que se precipitan a los lados de la cima del 
cualsea” (p. 19).

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 61

se abre entre universalidad y particularidad al margen de una mera di-
cotomía. Como es característico de su metodología, Agamben recurre al 
análisis de varios tipos de documentos –históricos, filosóficos, literarios, 
religiosos, etc.–, para ilustrar la compleja dialéctica entre universalidad 
y particularidad que resultará anclaje en el advenimiento de la singula-
ridad cualsea. A riesgo de simplificar en exceso la densa argumentación 
agambeniana, se trata de señalar que el cualsea16 no se reduce a un uni-
versal que represente y dé cuenta de la totalidad de las singularidades en 
abstracto; pero tampoco se identifica con un particular que no guarde 
relación o resulte ajeno a toda forma de universalidad. Se trata, más 
bien, de la apertura de un campo de tensiones anclado en la naturaleza 
del ser cualsea. El estudio de este espacio se aborda en función de lo que 
Agamben llama conocimiento analógico, al cual se accede, como se ha 
visto en el apartado previo, a través del análisis de un paradigma (Agam-
ben, 1996, pp. 13-14).

Sin embargo, ¿de dónde surge la necesidad de estudiar la órbita entre 
universalidad y particularidad que abre la singularidad cualsea?; es decir, 
de estudiar su paradigma. Responder esto requiere la consideración de 
un problema más general que permita ubicar su justo lugar y función 
filosófica; y, al mismo tiempo, da entrada a un problema político que se 
traduce en la posibilidad de configurar una forma de comunidad como 
momento de resistencia ante dinámicas de poder.17 Las particularidades 
de esta comunidad guardan una estrecha relación con la estructura de 
la singularidad cualsea, y es en este sentido que se precisa su análisis 
paradigmático. Éste implica que la consideración del cualsea remite a 
un espacio de indeterminación entre dos polos; dicho de otra manera, 

16 A lo largo del trabajo se usan los términos cualsea, singularidad y ser cualsea como 
sinónimos.
17 Es cierto que en La comunidad que viene no se establece una relación explícita entre 
esta forma de comunidad y un análisis biopolítico, sin embargo, a raíz de los eslabo-
nes que se encuentran entre la singularidad cualsea y el concepto de profanación, este 
trabajo propone tal interpretación. Por otra parte, considerando que gran parte de la 
producción agambeniana orbita en torno de la problemática biopolítica, resultaría 
inverosímil que la dimensión política que Agamben acusa en esta obra temprana no 
guarde relación alguna con su producción más reciente.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)62

al no ser definido por una propiedad común –es decir, universal– ni 
por una cualidad única –es decir, particular–, la singularidad cualsea 
no pertenece a ninguna de estas dos dimensiones, pues no hay ningún 
predicado universal ni tampoco particular que la personifique. Esta si-
tuación indica el carácter sui generis que corresponde a la comunidad 
fundada en esta forma de singularidad, ya que, si ésta no remite a pre-
dicados universales ni particulares, entonces ¿cómo podría un individuo 
singular dar cuenta de su pertenencia a esta forma de colectividad? Lo 
anterior significa que la estructura de la comunidad que viene requiere 
que el individuo se realice bajo la imposibilidad de pertenecer a ella en 
función de la ostentación de un predicado;18 debe decirse, además, que 
la singularidad cualsea guarda relación con esta forma de comunidad, 
no a partir de algún corpus de cualidades que definan su identidad, sino 
por el hecho de que ella, y sus congéneres, concretan el acontecimiento 
de la pertenencia misma; es decir, se realizan como la posibilidad misma de 
pertenecer (Agamben, 1996, p. 42; pp. 52-54). La apertura de tal po-
sibilidad se identifica con el espacio de indeterminación y ambigüedad 
que se agita entre los polos universal-particular, propios del paradigma 
del cualsea. Dicho de otra manera, la posibilidad de pertenecer no se 
expresa en predicados de índole universal ni particular; por el contrario, 
remite a una situación en la que sólo late la posibilidad –en tanto tal– de 
emitir un predicado y, por ende, de constituir un conjunto identitario 
al cual pertenecer.

Ahora bien, de lo anterior se colige una potencialidad que resulta 
definitoria para la singularidad cualsea: es decir, si ha de ser concebida 
existiendo a caballo entre lo universal y lo particular, cabe implicar que 
su individuación no se da en función de su pertenencia a tal o cual con-
junto y las características que lo definen; es decir, su individuación no 
está determinada por su pertenecer concretado en acto, sino, más bien, 
18 Por ejemplo: yo soy mexicano; tú eres mexicano. Ambas oraciones dan cuenta de la 
primera y segunda persona del singular como miembros pertenecientes al conjunto de 
los mexicanos; esto es posible porque a ambas personas se les asocia con el predicado 
“ser mexicano”. Se trata aquí, sin embargo, de explorar la posibilidad de una pertenen-
cia al margen de todo predicado; es decir, un colectivo fuera de toda identidad, o de la 
constitución de una identidad sui generis.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 63

por su posibilidad de hacerlo. Dicho de otra manera, la estructura de la 
singularidad cualsea apunta a aquella dimensión de indeterminación en 
la cual lo único patente es la posibilidad de construir un nuevo conjunto 
(u orden) al cual pertenecer.19 El objetivo es explicitar que las condicio-
nes de toda pertenencia se encuentran ancladas en una forma particular 
de singularidad que remite a los singulares contiguos y no a un orden 
preestablecido, por lo tanto, habitan la posibilidad de constituir un nue-
vo horizonte de significación (Agamben, 1996, p. 42). Esta descripción 
del ser cualsea descubre y acentúa uno de sus perfiles más importantes, 
a saber, el que tiene que ver con la apropiación de toda potencia. Si bien 
no existe una cualidad definitoria a través de la cual afirmar que el cual-
sea pertenece a algún conjunto, sí es posible decir que, por su estructura, 
la posibilidad de pertenecer –la pertenencia misma– se concreta como su 
individuación. Así, la ausencia de contenidos definitorios propia de esta 
forma de singularidad es su individuación misma, de suerte que, como 
efecto, se construye un horizonte de posibilidades –es decir, un umbral– 
del que brota todo conjunto (Agamben, 1996, pp. 22-23). 

Es precisamente este punto el que debe considerarse respecto del pro-
blema político arriba indicado; a saber, el de una comunidad capaz de 
sortear estructuras de poder y dominación. En ese sentido, si la singula-
ridad cualsea no se define por su pertenencia a conjunto u orden dado y, 
por el contrario, en ella descansa la posibilidad de constituir todo con-
junto o configuración, debe asumirse, también, que el cualsea concreta el 
horizonte de posibilidades del que nace todo sentido o significatividad. 
Estas consecuencias se relacionan con el mencionado problema político 
a partir de la siguiente cuestión: si los dispositivos biopolíticos operan 
en función de la constitución de identidades (subjetividades), ¿cómo 
configurar un sujeto que no se conciba como perteneciente al régimen 
de orden dado?; es decir, que no se identifique con él, sino que realice la 
19 Nótese el parangón de cara a la estructura del paradigma: “Estas singularidades, sin 
embargo, comunican sólo en el espacio vacío del ejemplo, sin estar ligadas por propiedad 
alguna común, por identidad alguna. Están expropiadas de toda identidad para apro-
piarse de la pertenencia misma, del signo ɛ, Tricksters o haraganes, ayudantes o toons, 
esos son los ejemplares de la comunidad que viene” (Agamben, 1996, p. 14, cursivas 
mías, salvo los términos en inglés).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)64

posibilidad de pertenencia propia del cualsea. De tal manera, el proble-
ma relativo a un orden de dominación encuentra contestación en una 
comunidad que no define su identidad en función de su pertenencia a 
estructuras de poder preestablecidas de antemano, sino que –de manera 
libre– habita el espacio de posibilidades ajeno a toda pre-configuración, 
y del que manaría un mundo alterno (Agamben, 1996, pp. 22-23).

Así pues, cabe decir que el ser cualsea se identifica con la dimensión de 
posibilidades que flota y pulula alrededor de una singularidad concreta. 
De lo anterior se infiere que la comunidad –el sentido de conjunto, o del 
mundo– que de ella brota no es el que se encuentra en la inmediatez 
del entorno, lo que, sin embargo, lleva a preguntar: si una singularidad se 
halla inmersa en el mundo dado, ¿cómo puede distanciarse de él para abrir 
el horizonte de posibilidades propio del ser cualsea?

5. Profanación

Para responder a la pregunta con que termina el apartado previo se precisa 
considerar la cuestión política que enmarca este trabajo: ante el hecho 
biopolítico surge la necesidad de plantear y analizar formas de resistencia. 
En La comunidad que viene –y en relación con el ser cualsea– Agamben 
ofrece un análisis interesante con respecto a este problema. En un par de 
parágrafos apunta que el capitalismo se identifica con un orden social del 
espectáculo (Agamben, 1996, pp. 50-56); esto significa que todo lo vivi-
do en él, toda experiencia que se realiza al interior de sus estructuras, lo 
hace bajo el dictado de una forma de separación. Dicho de otra manera, 
el sujeto que desarrolla su vida al abrigo de un orden capitalista tiene vi-
vencias cuyo sentido no es el resultado de su propio rendimiento creador, 
por el contrario, todo lo vivido se da a través de una mediación de imá-
genes y representaciones pre-dadas que perpetúan las estructuras propias 
del capitalismo (Agamben, 1996, p. 35). Se trata de una forma de captura 
en la que el individuo se ve rodeado por una red de significados –institu-
ciones, símbolos, sistemas de creencias, prácticas, etc. – que determinan 
y gestionan su vida según las pautas del mercado. La consecuencia es la 

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 65

constitución de una identidad que –afín a las estructuras biopolíticas del 
capitalismo– se desenvuelve bajo un distanciamiento y separación de cara 
a la experiencia.20

Pero ¿qué significa esta separación? y, concretamente, ¿cómo ocurre? 
En relación con ello, Agamben acentúa una de las cualidades más criti-
cadas del orden capitalista, a saber, su capacidad de construir situacio-
nes de alienación; cabe añadir, sin embargo, que no acusa solamente la 
enajenación de la fuerza de trabajo, ya tantas veces considerada blanco 
de la actividad crítica; señala, principalmente, una forma de desposesión 
operante en el corazón mismo del orden capitalista y que tiene que ver 
con la expropiación de la naturaleza lingüística de lo humano. Es decir, a 
raíz de las diferentes mediaciones capitalistas (medios de comunicación, 
instituciones, pautas de conducta, programas económicos, programas 
educativos, etc.), el uso del lenguaje como tal es separado y colocado en 
una esfera autónoma. Dicho de otra manera, el capitalismo expropia la 
dimensión lingüística de lo humano y, al mismo tiempo, apresa las posi-
bilidades de experiencia alterna que anidan21 en ella. Esto no significa la 
inexistencia de las diferentes articulaciones lingüísticas que se actualizan 
en la cotidianidad; se trata de indicar, más bien, que tales actualizaciones 
se hallan subordinadas a un orden preestablecido que coincide con el 
modo de vida capitalista y las configuraciones significativas que lo sus-
tentan; en tal dinámica consiste la expropiación de lo lingüístico. Este 

20 Basándose en los análisis de Guy Debord, Agamben señala: “El capitalismo en su for-
ma última […] se presenta como una inmensa acumulación de espectáculos, en la que 
todo lo que era directamente vivido se aleja en una representación” (Agamben, 1996, p. 
50); y más adelante añade: “[…] el espectáculo no es más que la pura forma de la sepa-
ración: donde el mundo real se ha transformado en una imagen y las imágenes se han 
convertido en reales, la potencia práctica del hombre se separa de sí misma y se presenta 
como un mundo en sí” (Agamben, 1996, p. 50). La manera de concretar esta separación 
es a través de una red de dispositivos, es decir, a través de una subjetivación constituyente 
de una identidad particular, la propia del orden de mercado (cf. apartado I).
21 “Esto significa que el análisis marxista viene integrado en el sentido de que el ca-
pitalismo (o cualquier otro nombre que se quiera dar al proceso que domina hoy la 
historia mundial) no se dirigía sólo a la expropiación de la actividad productiva, sino 
también y sobre todo a la alienación del lenguaje mismo, de la misma naturaleza-lin-
güístico comunicativa del hombre, de aquel logos en el que un fragmento de Heráclito 
identifica lo común” (Agamben, 1996, p. 51, cursivas mías).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)66

movimiento es descrito como la imposibilidad de usar todo aquello que 
ha sido expropiado por la mediación capitalista (Agamben, 2005a, pp. 
106-107); con respecto a ello aquí se plantea, precisamente, la posibi-
lidad de recuperar el uso del lenguaje –es decir, reapropiarse de él–, no 
para decir y repetir lo ya dicho en el orden de mercado contemporáneo, 
sino para articular un orden alterno a éste. Se trata, en última instancia, 
de recuperar la capacidad creativa del lenguaje al margen de su utilidad 
para el capitalismo, y de todo orden preestablecido. 

Esta matriz de ideas encuentra su extensión –entre otros lugares– en 
Elogio de la profanación (Agamben, 2005a). Tal ensayo ofrece un aná-
lisis paradigmático que permite abordar una dimensión de problemas 
afines a lo recién señalado; el pretexto es el par polar sagrado/profano. 
Se analiza la posibilidad de recuperar el uso de lo que ha sido separa-
do o expropiado; es decir, para el interés de este trabajo, se examina la 
reapropiación de la dimensión lingüística de lo humano, así como las 
posibilidades de configuración y creación en ella latentes. Para compren-
derlo, cabe ahondar un poco en cuanto al modo de concretarse la separa-
ción capitalista mencionada. En ese sentido, es necesario reconocer que 
la forma contemporánea del capitalismo –el neoliberalismo– se realiza 
como un horizonte omniabarcante que impacta la totalidad de la vida 
de los individuos a través del consumo; y es a causa de tal alcance que se 
trata de una cuestión biopolítica:

Y como en la mercancía la separación es inherente a la forma misma del objeto, 
que se escinde en valor de uso y valor de cambio y se transforma en un fetiche ina-
prensible, así ahora todo lo que es actuado, producido y vivido —incluso el cuerpo 
humano, incluso la sexualidad, incluso el lenguaje— son divididos de sí mismos y 
desplazados en una esfera separada que ya no define alguna división sustancial y en la 
cual cada uso se vuelve duraderamente imposible. Esta esfera es el consumo (Agam-
ben, 2005a, p. 107, cursivas mías).

Esta cita ilustra cómo la expropiación operada por el capitalismo –al 
convertir todo lo real en mercancía– no sólo perjudica la función lin-
güística de lo humano, sino que impacta la totalidad de las dimensiones 
de la vida. Este hecho significa que el ordenamiento capitalista tiene 

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 67

como consecuencia la generación de procesos constantes de separación, 
en los que cada actividad humana se realiza subordinada al mercado y, 
por lo tanto, como ajena a sí misma.22

La manera de resistir ante esta cuestión biopolítica se realiza en la 
reunión con aquello que ha sido separado y que –en este trabajo– tiene 
que ver con la reapropiación del uso del lenguaje. Así pues, cabe pregun-
tar: ¿cómo se contrarresta la separación capitalista en cuanto al uso de 
la dimensión lingüística de lo humano? Para responder a esta cuestión, 
es necesario considerar que la lectura agambeniana sobre el capitalismo 
descubre que, en su núcleo, operan estructuras de raíz religiosa (Agam-
ben, 2005a, pp. 105-107). En ese sentido, la forma de la separación 
no obedece a un fenómeno meramente económico, sino que remite a 
la preexistencia de relaciones de poder concretadas por los dispositivos 
mencionados arriba: sagrado/profano. De este modo, la separación ope-
rada por el capitalismo encuentra su explicación en la dinámica religiosa 
de lo sagrado; esto es: “Sagradas y religiosas eran las cosas que perte-
necían de algún modo a los dioses. Como tales, ellas eran sustraídas al 
libre uso y comercio de los hombres, no podían ser vendidas ni dadas en 
préstamo, cedidas en usufructo o gravadas en servidumbre” (Agamben, 
2005a, p. 97). 

Dicho de otra manera, sagrado es aquello cuyo uso común no re-
sulta asequible o de acceso inmediato, pues ha sido separado en una 
dimensión foránea que impide su manipulación.23 Así pues, la impronta 
de lo sagrado –y la separación que implica– opera en el corazón del 

22 “Podremos decir, entonces, que el capitalismo, llevando al extremo una tendencia 
ya presente en la historia del cristianismo, generaliza y absolutiza en cada ámbito la 
estructura de la separación que define la religión” (Agamben, 2005a, p. 106). Hernán-
dez (2022) realiza un análisis de la separación a través de la figura del museo, lo que 
resulta otra de las vías de análisis agambeniano sobre el capitalismo.
23 “Es posible definir la religión como aquello que sustrae cosas, lugares, animales o 
personas del uso común y los transfiere a una esfera separada. No sólo no hay religión 
sin separación, sino que toda separación contiene o conserva en sí un núcleo autén-
ticamente religioso” (Agamben, 2005a, p. 98, cursivas mías). Es importante acentuar 
que el uso que intenta recuperar responde a lo común, es decir, refiere a lo colectivo o 
comunitario. Más adelante, al abordar el sentido del uso y su relación con la dimensión 
lingüística, este aspecto se verá con mayor claridad.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)68

sistema capitalista; pero ¿cómo sería posible desarticular tal separación? 
La respuesta remite a la función paradigmática de pares polares; en ese 
sentido, la profanación aparece como el polo contrario de lo sagrado 
que, en una dirección opuesta, permitirá reivindicar el ejercicio de un 
uso común: “Profanar significa abrir la posibilidad de una forma especial 
de negligencia, que ignora la separación o, sobre todo, hace de ella un uso 
particular” (Agamben, 2005a, p. 99, cursivas mías). 

Ahora bien, explicitar la estructura de lo sagrado que interviene en el 
centro mismo del capitalismo es un problema político, por lo tanto, la 
operación opuesta –la profanación– resulta igualmente una reivindica-
ción de naturaleza política. Cabe añadir que las instancias que realizan 
tal ejercicio de profanación resultan variadas e, incluso, pueden traducir-
se en una red de contradispositivos; sin embargo, este trabajo se centra 
sólo en el análisis de una forma de profanación y su relación con el ejer-
cicio ético. Para comprenderlo es preciso detenerse en las características 
del acto profanatorio, de suerte que cabe reiterar que su realización se 
identifica con la reapropiación de una forma de uso.24 Dicho de otra 
manera, la separación provocada por el ordenamiento social capitalista 
se verá desmentida por la facultad de usar aquello que –debido a la red 
de dispositivos biopolíticos– resultaba distante y ajeno. 

Ahora bien, para comprender el modo de darse el acto profanato-
rio –es decir, la restitución del uso común– es necesario considerar con 
mayor detalle la estructura de lo sagrado. Agamben indica que lo sa-
grado es el resultado de dos operaciones conjuntas: mito y rito. Estos 
elementos, en su enlazamiento coordinado, realizan la separación propia 
de la religión y, según lo señalado, también del orden capitalista (Agam-
ben, 2005a, p. 100). Para vislumbrar en qué sentido, considérense los 
siguientes ejemplos: con respecto al fenómeno religioso téngase en cuen-
ta el caso del matrimonio dentro de la tradición cristiana; su ceremonia 
responde a una dinámica que se concreta a través de un régimen de mi-
tos y ritos. De tal manera, se encuentra una construcción narrativa y un 

24 “El pasaje de lo sagrado a lo profano puede, de hecho, darse también a través de un 
uso (o, más bien, un reuso) completamente incongruente de lo sagrado” (Agamben, 
2005a, p. 99).

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 69

sistema de símbolos que justifican y enmarcan la unión entre dos perso-
nas; por ejemplo, y entre otros documentos, el Evangelio de Mateo seña-
la que la unión matrimonial debe darse entre hombre y mujer, que serán 
una sola carne y que lo unido por Dios no será separado por el hombre 
(19: 4-6). Esta mítica –o justificación narrativa– trabaja enlazada con 
un régimen de ritos o prácticas que la concretan y actualizan de maneras 
diversas. En el caso concreto de la ceremonia de matrimonio, esto resulta 
evidente puesto que se ejecuta bajo símbolos alimentados por la tradi-
ción cristiana, y que, posteriormente, se extenderán a otras dimensiones 
teniendo como finalidad el establecimiento de pautas de conducta como 
la fidelidad o la renovación de los votos, entre varias otras. Se trata, en 
este caso, de indicar que la mítica cristiana junto a los ritos y prácticas 
que la concretan prefiguran un horizonte en el cual el fenómeno del 
matrimonio es buscado como una finalidad que se comprende de una 
sola y única manera y, por lo tanto, es separado a una dimensión ajena 
que no permite hacer de él ningún uso distinto.25 La unión entre dos 
personas es, de esta manera, distanciada y expropiada, de suerte que no 
se puede acceder a ella más que a través del filtro provisto por el mito y 
el rito cristianos; su utilización creativa queda vedada. 

El esquema anterior se encuentra también en el capitalismo y, mar-
cadamente, en su expresión neoliberal contemporánea. En él operan 
mitos (narrativas) y ritos (prácticas) que, de la misma manera que en 
la religión, constituyen horizontes de significatividad que capturan y 
separan diversas dimensiones de la vida impidiendo su uso; es decir, 
impiden su configuración al margen de los esquemas biopolíticos con-
temporáneos. Como ejemplo, considérese la figura del empresario de 
sí mismo. Ésta remite a un mito –o narrativa justificativa– muy par-
ticular que surge de la reinterpretación que el pensamiento neoliberal 
realiza respecto del mercado. En ella se afirma que, al interior de un 

25 No se trata, aquí, de ninguna crítica a la ceremonia matrimonial de matriz cristiana 
ni sus valores. Sólo se usa el ejemplo para ilustrar el modo en que mito y rito prefigu-
ran un horizonte de significatividad que regula la práctica matrimonial y, por lo tanto, 
excluye otras posibles configuraciones de la unión de pareja; es decir, se inhabilitan 
otros usos posibles del fenómeno.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)70

orden mercantil incierto, el agente económico debe desarrollar el cú-
mulo de facultades ad hoc que le permitirán gestionarse como capital 
y, así, triunfar en el juego competitivo (Laval y Dardot, 2013, pp. 133-
136). Esta narrativa puede interpretarse como una suerte de mítica que 
se entrelaza y funciona junto a prácticas dirigidas a la construcción del 
sujeto emprendedor contemporáneo. Ejemplo de estas prácticas (ritos) 
son, entre muchas otras, los discursos sobre el liderazgo y sus códigos 
de conducta, habla y vestimenta; los sistemas de creencias afines al em-
prendedurismo, anclados en esquemas de consumo y competencia; las 
pautas de comportamiento impuestas por el mercado en órdenes que 
parecerían ajenos a éste, etc. 

Con base en lo anterior, puede afirmarse que la estructura de la sacra-
lización que Agamben acusa en la religión opera igualmente en la forma-
ción capitalista contemporánea, o neoliberalismo. El trabajo conjunto 
entre mitos (narrativas justificativas) y ritos (prácticas y actividades que 
las realizan) constituye un horizonte de significatividad que excluye y 
separa todo uso que no se encuentre previsto por él. Con respecto a ello, 
se trata de recuperar tal uso y restituirlo a la dimensión de lo común más 
allá del marco provisto por el orden dado. 

En la búsqueda de una forma de resistencia a la separación y expro-
piación capitalista resulta necesario encontrar algún tipo de actividad 
profanatoria. En ese sentido, Agamben evalúa el impacto profanatorio 
del juego para ilustrar una pauta. De tal manera, si lo sagrado se iden-
tifica con aquello que es separado y, por lo tanto, ajeno al uso común, 
por su parte, la profanación se corresponde con todo aquel acto que 
desmienta tal escisión restableciendo la posibilidad de uso. La manera en 
que el acto profanatorio desactiva la escisión generada por el capitalismo 
es rompiendo con la estructura propia de la sacralización. Dicho de otra 
manera, si en lo sagrado (y en el capitalismo) mito y rito trabajan enla-
zados, la dinámica del juego evitará tal unión desactivando uno de los 
elementos del binomio (Agamben, 2005a, p. 100). 

En ese sentido, el juego se concreta como un acto profanatorio en 
tanto puede reapropiarse del mito o del rito, pero nunca de los dos si-

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 71

multáneamente.26 Esta operación tiene implicaciones notables respecto 
del problema político estudiado puesto que, al desactivar uno de los 
elementos nucleares de lo sagrado, se evita la separación propia del ca-
pitalismo afín al régimen biopolítico contemporáneo. Por consiguiente, 
resulta importante indicar que la estructura del juego –en tanto acto 
profanatorio– abre la posibilidad a nuevas formas de uso no admitidas 
en el horizonte significativo de lo sagrado que, en este caso, se corres-
ponde con el ordenamiento social capitalista. De tal manera, el acto 
profanatorio desactiva la influencia del mundo efectivamente dado y al 
mismo tiempo extiende las posibilidades de experiencia más allá de los 
límites de éste; es decir, al desactivar uno de los elementos de lo sagrado 
permite tomar distancia de cara a dimensiones como la economía, el 
derecho, la política, etc., de suerte que dejan de imponer la única pauta 
de experiencia y comportamiento posibles27 (Agamben, 2005a, p. 101). 
Lo anterior implica, como se ha visto, la consideración de un nuevo uso 
que se traduce en nuevas configuraciones de sentido; es decir, nuevas 
posibilidades de ordenar lo social. Con respecto a ello, y para introducir 
el siguiente apartado, cabe considerar lo siguiente: si el juego –en tanto 
profano– desestructura los elementos de la separación capitalista, ¿existe 
alguna práctica análoga que concrete tal profanación y la lleve en otras 
direcciones?

6. Uso y ética

Como ha podido observarse, la noción de uso resulta nuclear en la ar-
gumentación agambeniana. Pero ¿qué significa o cuál es el sentido de tal 
uso? En primera instancia se colige que no se trata de aquella utilización 

26 Como ludus, el juego sólo conserva el rito o el elemento práctico de lo sagrado; 
como jocus, sólo conserva el elemento mítico o el juego de palabras (Agamben, 2005a, 
p. 100). Para un análisis del juego en un sentido análogo consúltese a Fink (1968).
27 “Así como la religio no ya observada, sino jugada abre la puerta del uso, las potencias 
de la economía, del derecho y de la política desactivadas en el juego se convierten en 
la puerta de una nueva felicidad” (Agamben, 2005a, p. 101).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)72

que efectivamente se realiza al interior del horizonte significativo capi-
talista. Resulta evidente que, dentro del ordenamiento social contempo-
ráneo, empleamos los enseres que nos rodean y, gracias a ello, llevamos 
a cabo nuestra vida cotidiana. Esta utilización compete a prácticamente 
todo ejercicio ordinario, por lo que es preciso indicar, de manera explí-
cita, que el uso reivindicado a través del acto profanatorio no se corres-
ponde con el empleo, utilización o manejo que damos a los utensilios 
en nuestro trato del día a día. Esto resulta evidente no sólo a través de la 
consideración de nuestro entorno, sino a raíz de lo señalado en el apar-
tado previo, a saber, que el orden de mercado capitalista captura y separa 
toda dimensión humana subordinándola al consumo. Se trata, pues, de 
reivindicar una forma de uso que rompa con tal subordinación.

Ahora bien, dentro del espectro de dimensiones colonizadas por el 
capitalismo, aquí se explora la reivindicación de la facultad lingüística 
de lo humano, pues en ella se encuentra una forma de resistencia, a tra-
vés de la posibilidad de articular un orden social alterno al capitalismo. 
Esto no es una reivindicación que competa a las formas de uso lingüís-
tico que efectivamente se llevan a cabo en lo cotidiano; éstas se hallan 
supeditadas a la separación propia del capitalismo. De tal manera, para 
comprender el sentido del uso reivindicado por la profanación es preciso 
recuperar algunos elementos en cuanto a las nociones de paradigma y 
singularidad cualsea. 

El método paradigmático abre un campo de indeterminación a tra-
vés de bipolaridades; en él, aparecen nuevas situaciones y fenómenos 
a analizar. Es necesario incluir algunas precisiones con respecto a esta 
caracterización. Primero, debe indicarse que el singular que funge como 
paradigma debe suspender el uso correspondiente al conjunto u orden 
pre-dado; es decir, desactiva su facticidad empírica para mostrarse en ca-
lidad de ejemplo (Agamben, 2006, pp. 33-34; Castro, 2008, p. 129).28 
Además, el paradigma, al concretar tal exhibición, guarda una relación 
cercana con los singulares contiguos, de suerte que “muestra junto a sí 
(para-deíknymi) su propia inteligibilidad y, a su vez, la de la clase que 
28 Un ejemplo concreto de este tipo de desactivación se da en el acto profanatorio que, 
como se ha visto, rompe con la estructura de lo sagrado a partir del juego.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 73

constituye” (Agamben, 2006, p. 32); es decir, co-construye un nuevo or-
den o conjunto, lo que permite señalar su función constituyente (Agam-
ben, 1996, pp. 22-23). 

Estas particularidades del paradigma se extienden y poseen un refe-
rente en cuanto al análisis de la singularidad cualsea. En ese sentido, el 
cualsea, al no comprenderse en función de marco de referencia alguno 
(conjunto u orden preestablecido), abre la posibilidad de una forma par-
ticular de pertenecer: “Estas singularidades, sin embargo, comunican 
sólo en el espacio vacío del ejemplo, sin estar ligadas por propiedad al-
guna común, por identidad alguna. Están expropiadas de toda identidad 
para apropiarse de la pertenencia misma, del signo ɛ” (Agamben, 1996, p. 
14, cursivas mías). De tal manera, la suspensión del uso normal ilustrada 
en el paradigma se concreta a través de una singularidad que suspende su 
pertenencia al orden dado; es decir, desactiva tal pertenencia para retro-
traerse al espacio ambiguo en el que sólo late el pertenecer como posibi-
lidad; esto es lo que significa, precisamente, apropiarse de la pertenencia.

Pero este distanciamiento de cara a lo preestablecido no es el único 
eslabón entre paradigma y cualsea. Si bien el ejemplo –base del análisis 
paradigmático– guarda una relación estrecha con las instancias conti-
guas (Castro. 2008, p. 129), el cualsea, por su parte, hace lo propio: 
“[…] el múltiple lugar común, que en el Talmud se presenta como el 
sitio del vecino que cada hombre recibe sin falta, no es sino el advenimiento 
a sí misma de toda singularidad, su ser cual sea, esto es, tal cual” (Agamben, 
1996, p. 21, cursivas mías). De tal manera, la singularidad cualsea –al 
igual que el paradigma– se realiza en función de una relación con el 
espacio contiguo; cabe añadir a tal respecto –perfilando ya el problema 
ético– que tal espacio no remite a un lugar vacío, sino que se encuentra 
ocupado por la alteridad o, a decir de Agamben, por otros cualsea que 
no pertenecen, pero co-habitan la posibilidad de hacerlo.29

29 El siguiente fragmento permite interpretarse en tal sentido: “Solaz (agio) es el nom-
bre propio de este espacio irrepresentable. El término agio indica de hecho, según 
su etimología, el espacio de al lado (ad-jacens, adjacentia), el lugar vacío en el que es 
posible a cada uno moverse libremente, en una constelación semántica en la que la 
proximidad espacial se junta con el tiempo oportuno (adagio, tener solaz) y la como-
didad con la relación justa. Los poetas provenzales (en cuyas canciones el término apa-

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)74

Ahora bien, en función de la correlación entre paradigma y cualsea 
recién indicada es posible caracterizar el sentido del término uso, así 
como su relación con la ética. En esa dirección, en lo que sigue se hablará 
sólo del cualsea considerado como una de las posibilidades del individuo 
concreto. En ese sentido, es preciso acentuar que la singularidad cualsea, 
al suspender su participación de todo conjunto preestablecido, deja de 
pertenecer a él para habitar una dimensión de ambigüedad en la que no 
puede ser determinada por la influencia del horizonte de significatividad 
que ha dejado. La manera de realizar tal distanciamiento es, como se ha 
visto, a través de la ejecución de actos profanatorios que desactivan –en 
este caso– alguno de los dos aspectos propios de la separación capitalista: 
mito o rito. La neutralización de estos dispositivos coloca al cualsea en 
una situación en la que no pertenece propiamente a orden alguno, sin 
embargo, habita ya la posibilidad de apropiarse de la pertenencia misma; 
es decir, habita una dimensión en la que su conducta y comportamien-
tos no se hallan prefigurados por su pertenencia a horizonte de signifi-
catividad alguno: “A la potencia y a la posibilidad, en cuanto diferente de 
la realidad efectiva, parece serle siempre inherente la forma del cualsea, un 
irreductible carácter de cualquieridad” (Agamben, 1996, p. 26, cursivas 
mías). Así, el cualsea, al no pertenecer a lo efectivamente dado, se realiza 
bajo la posibilidad de construir órdenes alternos a los cuales pertenecer. 
Habitar tal dimensión de impropiedad30 da sentido al término uso y a la 
reivindicación de la experiencia que implica. 

Reivindicar un uso significa, entonces, sustraer su captura de la red de 
dispositivos que impiden su manipulación, para apoyarse en él en tanto 

rece por primera vez en las lenguas romances, en la forma de aizi, aizimen), hicieron 
de agio un terminus technicus de su poética, que designa el lugar mismo del amor. O 
mejor, no tanto el lugar del amor, cuanto el amor como experiencia del tener-lugar de una 
singularidad cualsea. En este sentido, agio nombra perfectamente aquel «libre uso de 
lo propio» que, según la expresión de Hölderlin, es «la tarea más difícil» (Agamben, 
1996, p. 21, cursivas mías). De tal manera, pareciera que el hecho de habitar el espacio 
de indeterminación en que se realiza el cualsea, aunado a la relación entre singulares 
que ahí acontece, remite, según esta cita, al ejercicio de una forma particular de amor 
o de comunidad.
30 Es decir, el cualsea no puede ser definido por propiedad, determinaciones o caracte-
rísticas ningunas, sino por la posibilidad de constituirlas.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 75

pura potencia. Lo anterior revela una función inherente al uso: se trata 
del acceso a una potencia de la que manan o surgen configuraciones la-
tentes (Agamben, 1996, p. 22). Cabe añadir que el acceso a esta latencia 
da entrada a lo ético, de suerte que la singularidad que ha accedido a 
tal espacio de potencialidades lo hace a través de la configuración de un 
ethos particular:

Quizás el único modo de comprender este libre uso de sí, que no dispone sin 
embargo de la existencia como de una propiedad, es aquel de pensarlo como un 
hábito, un ethos. Ser generado según la propia manera de ser es, desde luego, la 
definición misma de hábito (por esto los griegos hablaban de una segunda natura-
leza): ética es la manera que no nos sucede, ni nos funda, sino que nos genera. Y 
este ser generado de la propia manera es la única felicidad verdaderamente posible 
para los hombres.

Pero una manera manantial es también el lugar de la singularidad cualsea, su 
principium individuationis. Para el ser que es la propia manera, ésta no es, de he-
cho, una propiedad que lo determine e identifique como una esencia, sino más 
bien una impropiedad. Pero lo que lo hace ejemplar es que esta impropiedad es asumi-
da y apropiada como su único ser. El ejemplo es sólo el ser del que es ejemplo; pero este 
ser no le pertenece, es perfectamente común (Agamben, 1996, p. 23, cursivas mías, 
excepto latinismos). 

Como puede verse, el cualsea debe acceder a un umbral de posibili-
dades para reivindicar un uso, lo que significa constituir una forma de 
ethos; y a tal umbral se accede –según el método agambeniano– a partir 
del análisis de tensiones polares. De tal manera, como se interpreta de 
la cita anterior, el cualsea prefigura una forma de comunidad sui generis 
anclada en la explicitación del espacio ambiguo propio del umbral, que 
es donde ocurre la recuperación de todo uso. Así pues, para abordar este 
problema y alcanzar el objetivo de este trabajo cabe preguntar ahora, 
¿cuál es el sentido de la dimensión lingüística cuyo uso debe ser reivin-
dicado, y qué relación guarda con la ética?

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)76

7. Rostro y lenguaje

Responder la pregunta con que finaliza el apartado anterior requiere la 
consideración de la categoría de rostro. Ciertamente, su utilización hace 
pensar en la filosofía levinasiana, que se articula alrededor de las com-
plejidades semánticas que el término implica. Sin embargo, es preciso 
reconocer que la categoría también puede ser encontrada en el edificio 
de pensamiento agambeniano e, incluso, a la luz de ciertas semejanzas 
que podrían delatar algún tipo de influencia. Es importante señalar que 
el sentido del rostro agambeniano guarda relación con las problemáti-
cas arriba desarrolladas, de suerte que puede introducirse a través de la 
siguiente pregunta: ¿dónde se concreta el cualsea y la reivindicación del 
uso que le es correlativa? A tal respecto, Agamben señala: “Como la justa 
palabra humana no es la apropiación de un común (la lengua) ni la 
comunicación de un propio, así, el rostro humano no es ni el individua-
lizarse de una faz genérica ni el universalizarse de los rasgos singulares: 
es el rostro cualsea, en el cual esto que pertenece a la naturaleza común y 
esto que es propio son absolutamente indiferentes” (Agamben, 1996, p. 18, 
cursivas mías). Esta cita permite matizar el concepto formal del cualsea 
llevándolo a una dimensión más concreta de análisis. En ese sentido, el 
cualsea se identifica con el rostro que remite directamente a la experien-
cia humana; más aún, éste incluye también la “justa palabra humana”, 
con lo que la función lingüística de lo humano, cuyo uso se busca rei-
vindicar, se concreta a través del rostro cualsea.

Ahora bien, en sintonía con el modo de pensamiento agambeniano, 
su reflexión sobre el rostro se realiza a través de una polaridad entre 
ocultamiento y desocultamiento que abre un campo de indetermina-
ción: “Llamamos tragicomedia de la apariencia al hecho de que el rostro 
sólo descubre en la medida en que oculta y oculta en la medida misma 
en que descubre” (Agamben, 2001, p. 81).31 La dimensión que se abre 

31 También: “El rostro humano reproduce en su misma estructura la dualidad de pro-
pio e impropio, de comunicación y de comunicabilidad, de potencia y de acto que lo 
constituye. Está formado por un fondo pasivo sobre el que destacan los rasgos activos 
expresivos” (Agamben, 2001, p. 84).

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 77

en tal espacio –que no responde a lo oculto ni tampoco a lo expuesto 
propiamente, sino a la tensión generada– se corresponde con el senti-
do del rostro para Agamben. Resulta interesante que las consecuencias 
ontológicas y epistemológicas de tal movimiento permiten establecer 
una analogía y una complementación de cara a la fenomenología levin-
asiana. Primero, debe decirse que, si bien el análisis del rostro por parte 
de Levinas no responde al método paradigmático, su filosofía explicita 
características afines a lo señalado por Agamben; de ahí la analogía. En 
ese sentido, con respecto al rostro, Levinas afirma:

El Otro que se manifiesta en el rostro, perfora, de alguna manera, a su propia 
esencia plástica, semejante a alguien que abriera la ventana en la que su figura ya 
se vislumbraba. Su presencia consiste en desvestirse de la forma que, sin embargo, 
ya lo manifestaba. Su manifestación desborda la parálisis inevitable de la mani-
festación. Es esto lo que describe la fórmula: el rostro habla. La manifestación del 
rostro es el primer discurso. Hablar es, ante todo, esta manera de venir desde atrás de 
su apariencia, desde detrás de su forma, una apertura en la apertura (Levinas, 2006b, 
p. 59, cursivas mías).

Este fragmento revela que el rostro, al igual que en el caso de Agam-
ben, guarda una relación estrecha con el lenguaje. Pero no sólo eso, ade-
más, la caracterización del rostro como una instancia que desborda su 
presentación cualitativa –es decir, que se desviste de su forma– encuen-
tra eco en el pensamiento agambeniano:

Mi rostro es mi afuera: un punto de indiferencia respecto a todas mis propiedades, 
respecto a lo que es propio y a lo que es común, a lo que es interior y a lo que 
es exterior. En el rostro, estoy con todas mis propiedades (el ser moreno, alto, 
pálido, orgulloso, emotivo…), pero sin que ninguna de ellas me identifique o me 
pertenezca esencialmente. Es el umbral de desapropiación y des-identificación de 
todos los modos y de todas las cualidades, y sólo en él éstos se hacen puramente 
comunicables. Y únicamente donde encuentro un rostro, un afuera me llega, doy 
con una exterioridad (Agamben, 2001, p. 86).32

32 La indiferencia con respecto a las propiedades que pudieran presentar al rostro pue-
de rastrearse hasta el análisis del cualsea: “[…] el ser-cual está recobrado fuera de su 
tener esta o aquella propiedad, que identifica su pertenencia a este o aquel conjunto, 
a esta o aquella clase” (Agamben, 1996, p. 10).

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)78

De tal manera, el análisis paradigmático del cualsea desemboca en una 
concepción sui generis del rostro que lo acerca a la postura levinasiana. En 
sintonía con lo desarrollado arriba, la experiencia del rostro se realiza al 
margen de lo preestablecido por un ordenamiento ya dado. En Agamben, 
el rostro no se reduce a las cualidades que lo definen como perteneciente 
a conjunto alguno (ser moreno, rubio, italiano, etc.); por el contrario, las 
desactiva para tomar una nueva posición, lo que guarda relación con las 
estructuras del paradigma y del cualsea. Para Levinas, por su parte, expe-
rimentar el rostro del Otro sólo es posible en una dimensión en la que las 
pautas de conducta preestablecidas no ejerzan su influjo sobre la sociali-
dad: “La significancia del rostro, en su abstracción, es, en el sentido literal 
del término, extraordinaria, exterior a todo orden, exterior a todo mundo” 
(Levinas, 2006b, p. 60; Murakami, 2002, pp. 130-132). Tal exterioridad 
resulta relevante para la postura levinasiana, de lo contrario: “Las personas 
no están una ante otra, simplemente, están unas con otras alrededor de 
algo. El prójimo es el cómplice” (Levinas, 2006a, p. 47). Este “algo” que 
funge como vínculo se identifica, precisamente, con una totalidad (capi-
talismo, totalitarismo, biopolítica, etc.) que impone pautas de conducta 
unívocas excluyendo posibilidades de ordenamiento alternas. De tal ma-
nera, en ambos casos, el rostro señala la desactivación y el distanciamiento 
de cara a un ordenamiento social preestablecido y a disposición. 

El parangón entrambos autores no se agota en lo recién dicho. Su 
concepción de la categoría de rostro remite directamente a la función 
lingüística de lo humano. Este aspecto resulta fundamental para el ob-
jetivo de este trabajo en tanto, en función de tal dimensión lingüística, 
el rostro concreta la posibilidad de configuraciones alternas a la efecti-
vamente dada. De tal manera, se lee en Levinas: “Hemos reconocido en 
esta relación [con el rostro] el lenguaje, que no se produce más que en 
el cara a cara; y en el lenguaje hemos reconocido la enseñanza” (Levinas, 
2020, p. 332). La enseñanza a que refiere esta cita anuncia lo que no 
pertenece a las configuraciones pertenecientes a un orden dado, sino 
que, por el contrario, da entrada a lo nuevo. En ese sentido, la función 
del lenguaje (Feron, 1992, pp. 68-73) que Levinas acusa en relación con 
el rostro se identifica con un desbordamiento del mundo a disposición: 

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 79

“El lenguaje es el desbordamiento incesante de la Sinngebung33 por la 
significación” (Levinas, 2020, p. 334).34

La vinculación del rostro con el lenguaje también encuentra su lugar 
en el pensamiento agambeniano: “La revelación del rostro es revelación 
del lenguaje mismo. Precisamente por eso no tiene ningún contenido 
real, no dice la verdad sobre tal o cual aspecto del hombre o del mundo: 
es sólo apertura, sólo comunicabilidad” (Agamben, 2001, p. 79). De tal 
manera, en función de las particularidades que los análisis de cada autor 
acentúan, resulta posible una complementación entrambos, lo que da 
pie a las conclusiones de este trabajo.

8. Conclusión: paradigma ético de profanación

Este trabajo ha intentado el rastreo de ciertos elementos conceptuales 
agambenianos y levinasianos con la finalidad de proponer un paradigma 
ético de profanación. Tal objetivo adquiere su pleno valor al vincular-
lo con la problemática biopolítica ya enunciada. En ese sentido, cabe 
precisar que la captura de la vida por lo político adquiere su perfil más 
relevante a través de la categoría de rostro recién analizada:

La verdad, el rostro, la exposición son objetos de una guerra civil planetaria, cuyo 
campo de batalla es la vida social entera, cuyas tropas de asalto son los media, cuyas 
víctimas son todos los pueblos de la tierra. Políticos, mediócratas y publicitarios 
han comprendido el carácter insustancial del rostro y de la comunidad que éste 
abre y lo transforman en un secreto miserable cuyo control tratan de asegurarse a 
cualquier precio. […] La constitución de la política en esfera autónoma corre parejas 
con la separación del rostro en un mundo espectacular, en el que la comunicación hu-
mana está separada de ella misma (Agamben, 2001, p. 82, cursivas mías). 

33 Donación de sentido. Acorde con la fenomenología levinasiana, el horizonte del 
mundo (y de lo dado) se vive en función de síntesis constituyentes de sentido. La ex-
periencia del rostro rompe, precisamente, con tales síntesis y la totalidad que implican.
34 También: “El lenguaje es la posibilidad para un ser de aparecer desde fuera; para una 
razón, de ser tú, de presentarse como rostro – tentación e imposibilidad de asesinato” 
(Levinas, 2015, p. 69). Es notable que, en Levinas, el rostro se experimenta siempre 
fuera del ordenamiento de lo dado.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)80

Como puede observarse, en esta cita el rostro se vincula directamente 
con la captura de la vida por lo político, lo que implica la captura del 
lenguaje y su separación a una esfera ajena que impide su uso. Hay que 
añadir que acceder al sentido pleno del término rostro en este fragmento 
ha demandado un recorrido conceptual exigente: paradigma, cualsea y 
uso laten bajo el significado del rostro, de suerte que no es una mera 
instancia que se identifique con una cara en tanto materialidad física; se 
trata, más bien, de una categoría que exhibe un campo de tensiones muy 
particular, y que se asocia con un uso del lenguaje igualmente sui generis.

Ahora bien, con base en lo dicho,35 es preciso apuntar la comple-
mentariedad que existe entre el pensamiento de ambos pensadores con 
respecto a este problema. Por su parte, en Agamben se encuentra acen-
tuada una bipolaridad constitutiva del rostro, de suerte que deambula 
entre lo que se muestra y lo que se oculta; es decir, lo que se realiza como 
parte del orden dado y lo que se sustrae de él. Cabe indicar que esta 
bipolaridad también reverbera en Levinas, sin embargo, con una fuerza 
menor, de suerte que su tratamiento del rostro indica, principalmen-
te, una instancia que se aparta del mundo ya preestablecido. Así pues, 
para complementar la perspectiva levinasiana, en estas conclusiones se 
retoma la postura agambeniana del rostro que –según el método para-
digmático– se identifica con una tensión que yerra entre lo que aparece 
en el mundo y lo que se aparta de él. Una de las razones para hacer tal 
es que, a diferencia de Levinas, Agamben comprende el rostro en su re-
lación con el capitalismo (Agamben, 2001, pp. 82-83), lo que no sólo le 
da una mayor concreción a su análisis, sino que legitima la lectura aquí 
propuesta. De tal manera, la base en la postulación de un paradigma 
ético de profanación es de corte agambeniano.

El segundo paso en la propuesta de un paradigma ético consiste en 
recuperar el perfil del problema que Levinas explicita tajantemente y que 
Agamben sólo esboza. Esto significa dar cuenta de la socialidad como 

35 Es importante indicar que el análisis levinasiano del rostro resulta mucho más am-
plio de lo indicado en este trabajo, sin embargo, lo señalado cumple con el objetivo 
dirigido a establecer un paradigma ético de profanación. Para un análisis más amplio 
revisar Martínez (2022).

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 81

estructura originaria de la subjetividad, sin la cual todo ejercicio del len-
guaje no se llevaría a cabo. No es que Agamben ignore la socialidad en 
su análisis del rostro, pues lo hace al remitirlo al lenguaje y a la comuni-
cabilidad, aunque, cabe decir, con carácter de implícito. Levinas, por su 
parte, coloca la relación cara-cara como núcleo de su análisis del rostro y, 
en ese sentido, su comprensión del lenguaje como parte de la experien-
cia ética se realiza, principalmente y sobre todo, como socialidad (Feron, 
1992, pp. 68-73). Esto significa que el rostro no es un acontecimiento 
solipsista, sino que su estructura da cuenta de un vínculo primario entre 
sujetos (singulares); es decir, no hay manera de que la experiencia del 
rostro –y el lenguaje que la realiza– se realice al margen de la socialidad 
propia del encuentro intersubjetivo: “Hemos reconocido en esta rela-
ción al lenguaje, que no se produce más que en el cara a cara; y en el 
lenguaje hemos reconocido la enseñanza. La enseñanza es una manera, 
para la verdad, de producirse tal que no sea obra mía, que no pueda yo 
tenerla de por mí interioridad [sic]” (Levinas, 2020, p. 332). 

Esta noción de enseñanza sirve de pretexto para ensayar una síntesis 
que ilustre el paradigma ético buscado. En ese sentido, la enseñanza de 
la que habla Levinas –y que sólo ocurre en el encuentro con el rostro– se 
identifica con una experiencia que, como se ha visto, acontece al margen 
de la totalidad o del mundo dado; es decir, a ella se accede a través de 
un acto profanatorio al modo del juego. De tal manera, la relación con 
el rostro exige la desactivación de los dispositivos biopolíticos que hacen 
de él cómplice en el mantenimiento del horizonte de significatividad 
operante (capitalista, biopolítico o cualquier totalización). El resultado 
de tal desactivación es, según lo señalado, el acceso a un umbral de inde-
terminación que, al no repetir las pautas de ordenamiento ya desactiva-
das, abre posibilidades de constitución alterna; es decir, habilita un uso 
común. Es en relación con ello que debe comprenderse el acceso a lo 
nuevo que traduce la enseñanza del rostro. Pero ¿por qué da cuenta de 
un paradigma en sentido agambeniano? Lo es porque 1) remite a una 
experiencia concreta de singular a singular (cara a cara); 2) tal relación 
profana un conjunto u orden preestablecido separándose de él (horizon-
te de significatividad biopolítico); 3) la relación con el rostro, bajo tal 

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro



Devenires 49 (2024)82

separación o profanación, abre un umbral de indeterminación sobre el 
que laten nuevas constituciones o configuraciones posibles al reivindicar 
el uso común del lenguaje; dicho en términos agambenianos, se consti-
tuye la inteligibilidad de un nuevo conjunto a partir de un uso común. 

Como se ha visto, para Levinas, el acceso a tal umbral de indetermi-
nación requiere pasar, necesariamente, por un acontecimiento social; es 
decir, la profanación de un orden –y su reconfiguración a nuevas po-
sibilidades– sólo ocurre en función de una relación cara a cara. Se tra-
ta, pues, de reivindicar la relación ética como forma de resistencia ante 
horizontes biopolíticos o totalizantes, pues sólo en tal dimensión laten 
las posibilidades de un mundo alterno. Esto invita a considerar la rela-
ción ética –con el rostro– un paradigma que se distancie del estado de 
cosas fáctico para, en tal espacio de equivocidad, proyectar la justicia, 
bondad y enseñanza, que no se alcanzan a realizarse al interior de una 
totalización biopolítica, o de cualquier orden. Es, pues, un ejemplo de 
socialidad (cara a cara) que pone en jaque el orden dado, para abrir el 
espacio equívoco de nuevas posibilidades. Por lo anterior, la relación con 
el rostro puede comprenderse en tanto paradigma ético de profanación, 
sin embargo, es cierto que la complejidad y riqueza en el pensamiento 
de ambos autores invita a continuar con las reflexiones aquí esbozadas.36

Referencias

Agamben, G. (1996). La comunidad que viene. Pre-textos.
Agamben, G. (1998). Homo Sacer: El poder soberano y la nuda vida. Pre-textos.
Agamben, G. (2001). Medios sin fin. Pre-textos.
Agamben, G. (2005a). Profanaciones. Adriana Hidalgo.
Agamben, G. (2005b). Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo Sacer 

III. Pre-textos.
Agamben, G. (2010). Signatura rerum. Sobre el método. Anagrama.
Agamben, G. (2014). ¿Qué es un dispositivo? Seguido de El amigo y La iglesia y el Reino. 

Adriana Hidalgo.

36 Este trabajo se realizó con el apoyo del Consejo Nacional de Humanidades, Ciencias 
y Tecnologías (conahcyt) en el marco de una estancia de investigación postdoctoral.

Hugo Martínez García



Devenires 49 (2024) 83

Agamben, G. (2018). El uso de los cuerpos. Adriana Hidalgo.
Castro, E. (2008). Giorgio Agamben. Una arqueología de la potencia. unsam.
Chalier, C. (2004). La huella del infinito. Emmanuel Levinas y la fuente hebrea. 

Herder.
Laval, C. y Dardot. P. (2013) La nueva razón del mundo. Ensayo sobre la sociedad 

neoliberal. Gedisa.
Feron, E. (1992). De l’idée de transcendance à la question du langage. Jérôme Millon. 
Fink, E. (1968). The Oasis of happiness. Towards an ontology of play. Yale French 

Studies, No. 41 pp. 19-30. https://doi.org/10.2307/2929663 
Frost, T. (2014). Thinking relationality in Agamben and Levinas. Griffith Law Re-

view, 23:2, 210-231. https://doi.org/10.1080/10383441.2014.962682 
Hernández, C. (2022). La museificación de la obra de arte y de la ciudad. Un ensayo 

sobre la figura del Museo en el pensamiento de Giorgio Agamben y Guy Debord. 
Valenciana, núm. 29, 315-345. https://doi.org/10.15174/rv.v14i29.622 

Levinas, E. (1998). Éthique comme philosophie première. Rivage poche. Petite 
Bibliothèque.

Levinas, E. (2003). De otro modo que ser o más allá de la esencia. Sígueme.
Levinas, E. (2006a). De la existencia al existente. Arena.
Levinas, E. (2006b). Humanismo del otro hombre. Siglo veintiuno.
Levinas, E. (2015). Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escritos. Trotta.
Levinas, E. (2020). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sígueme.
Malka, S. (2006). Emmanuel Lévinas. La vida y la huella. Trotta.
Martínez, H. (2022). Reflexiones sobre el proceso de subjetivación. Una lectu-

ra general de la fenomenología levinasiana. Tópicos, (64), 119-154. https://doi.
org/10.21555/top.v640.2032

Murakami, Y. (2002). Lévinas phénoménologue. Jérôme Millon. 
Urabayen, J. (2005). Las raíces del humanismo de Levinas: el judaísmo y la fenomeno-

logía. eunsa.
Salinas, A. (2014). La semántica biopolítica. Foucault y sus recepciones. Cenaltes.

Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro

https://doi.org/10.2307/2929663
https://doi.org/10.1080/10383441.2014.962682
https://doi.org/10.15174/rv.v14i29.622
https://doi.org/10.21555/top.v640.2032
https://doi.org/10.21555/top.v640.2032

	Artículos
	Reflexiones en torno a un paradigma ético: una lectura agambeniana del rostro
	Hugo Martínez García


