Ano XXII
Julio-Diciembre 2021
ISSN 1665-3319

REVISTA DE FILOSOFIA Y FILOSOFIA DE LA CULTURA

Articulo

RuBEN SANCHEZ Y ROBERTO CASALES

Dossier
Una vida compartida. Correspondencia
de Marfa Zambrano y sus destinatarios

MaARiA GUADALUPE ZAVALA SILVA
IL1ARIS ALEJANDRA AvILES-ORTIZ

ELENA TRAPANESE
Denise DuPoNT

ALFONSO BERROCAL

Testimonio

GONZALO SANTONJA

Empatia, reconocimiento e inclusién

Morelia, ciudad de la luz y del silencio
Maria Zambrano: una filésofa en la “Red Benitez”

“Mucho me ha ensenado Roma”.
Cartas desde el exilio italiano

Logos, Espiritu y perla: La colaboracién
de Maria Zambrano y Agustin Andreu

Hace falta alma para soportar este cielo:
Marfa Zambrano en La Piece

Breve e irreparable

UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO

FACULTAD DE FILOSOFIA
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES FILOSOFICAS



Guest
Rectangle


EMPATIA, RECONOCIMIENTO E INCLUSION

Rubén Sénchez Munoz
uPAEP, Universidad
ruben.sanchez.munoz@upaep.mx

Roberto Casales Garcia
uPAEP, Universidad
roberto.casales@upaep.mx

Resumen: Empatia y reconocimiento son dos nociones complementarias que sirven
de condicién sine qua non para hablar de inclusién, ya sea en el dmbito educativo o
en cualquier otro dmbito social. Toda forma de inclusién, en efecto, reclama una so-
ciedad cuyos miembros sean capaces de situarse en el lugar del otro, de ser empéticos
ante su condicién, de modo que la alteridad sea alterante. Para mostrar esta tesis, di-
vidimos este texto en tres partes: en la primera analizamos la relacién entre inclusién
y reconocimiento; en la segunda, estudiamos la nocién de reconocimiento a partir de
la filosoffa prictica de Leibniz; y, finalmente, se vincula esta 16gica leibniziana de la
alteridad con la nocién de empatia propuesta en el marco de la fenomenologia.

Palabras clave: Leibniz, alteridad, educacién, fenomenologia.

Recepcién: 17 de marzo, 2021. Revisién: 21 de mayo, 2021. Aceptacién: 6 de junio, 2021.

ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274
Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)
DevENIres. Afo xxit, Num. 44 (julio-diciembre 2021): 9-38



EMPATHY, RECOGNITION AND INCLUSION

Rubén Sénchez Munoz
uPAEP, Universidad
ruben.sanchez.munoz@upaep.mx

Roberto Casales Garcia
uPAEP, Universidad
roberto.casales@upaep.mx

Abstract: Empathy and recognition are two complementary notions that serve as a
condition sine qua non to speak of inclusion, either in the field of education or in
any other social field. Every form of inclusion, in effect, demands a society whose
members are capable of placing themselves in the place of others, of being empathetic
to their condition, so that otherness achieves an altering effect. To argue in favor of
this thesis, we divide this text into three parts: in the first, we analyze the relationship
between inclusion and recognition; in the second, we study the notion of recognition
based on Leibniz’s practical philosophy; and, finally, we relate this Leibnizian logic of
alterity with the notion of empathy proposed in the framework of phenomenology.

Keywords: Leibniz, alterity, education, phenomenology.

Received: March 17, 2021. Revised: May 21, 2020. Accepted: June 6, 2020.

ISSN: 1665-3319 / ISSN-e: 2395-9274
Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)
DevENIREs. Afo xxi1, Num. 44 (julio-diciembre 2021): 9-38



Empatia, reconocimiento e inclusion

A Mateo Casales José

Introduccién

Empatl’a y reconocimiento, tal como pretendemos demostrar a lo largo
de este trabajo de investigacién, son dos nociones complementarias que
sirven de condicidn sine qua non para hablar de inclusién y, en conse-
cuencia, de educacién inclusiva. En efecto, tanto la inclusién en general,
como la educacién inclusiva, demandan una sociedad cuyos individuos
sean capaces de velar no sélo por sus intereses particulares, sino también
por las necesidades ajenas. La inclusién, en cualquier dmbito social al
que se refiera —como ocurre en el caso especifico de la educacién—, pre-
supone siempre una légica de la alteridad que haga posible el encuentro
interpersonal. Esta l6gica de la alteridad, contraria a las tendencias in-
dividualistas de nuestra actual sociedad de consumo y su consecuente
culto a la inmediatez,’ no s6lo debe conducirnos a evitar hacer todo
aquello que no queremos que nos hagan, como reza la regla de oro en su
formulacién negativa, sino que también debe orientar nuestras acciones
a buscar el bien del otro, i.e., a tratar a los demds como queremos que
nos traten. Si nuestra hipdtesis es correcta, para que esta 16gica de la alte-
ridad nos conduzca a una ética de la inclusién y, por tanto, a una visién
inclusiva de la educacién, es necesario que ésta se funde tanto en la em-
patia como en el reconocimiento, las cuales se relacionan a tal grado que
no podemos concebir una sin la otra. Sélo la empatia (Einfiihlung) y el
reconocimiento, como bases para articular tanto esta légica de alteridad
como su consecuente ética de la inclusién, logran superar las tendencias

! Nuestra actual sociedad de consumo, acorde con el andlisis socioldgico de Bauman,
no sélo nos tiene cautivos en un flujo heracliteo de la moda, cuyo vertiginoso ritmo nos
ha convertido en clientes (2013: 21), sino también en una cultura del descarte que
se plasma tanto en la tendencia a buscar una comunidad de semejantes, como en
sus diversas formas de mixofobia (2017b: 122-127), tal como se hace evidente en la
configuracién actual de las ciudades, como hemos senalado en otros trabajos de inves-
tigacién (véase: Casales, 2019b: 249 y ss.; y también: Casales, 2020b).

DEVENIRES 44 (2021) 11



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

mixofdbicas de nuestra actual sociedad de consumo y su fuerte tenden-
cia a la indiferencia.

Con la intencién de demostrar nuestra hipdtesis y mostrar el modo
como se articulan estas tres nociones —empatia, reconocimiento e in-
clusién—, haremos tres cosas: en primer lugar, determinaremos en qué
sentido la nocién de reconocimiento, en sus tres acepciones bésicas, des-
empefia un papel fundamental para poder hablar de inclusién y, por
tanto, de educacién inclusiva; en segundo lugar, mostraremos de qué
forma la nocién de reconocimiento se encuentra en el corazén mismo
de una légica de la alteridad, para lo cual nos serviremos de la filosofia
préctica de Leibniz, en particular de la relacién entre su imperativo mo-
ral y su nocién de justicia; finalmente, transitaremos de esta 16gica de la
alteridad a la nocién de empatia, para lo cual tomaremos como punto
de partida, aunque no de forma exclusiva, la propuesta de Edith Stein y
Edmund Husserl.

I. La relevancia del ‘reconocimiento’
para hablar de inclusién

Si bien es cierto que en la actualidad gozamos de una mayor concien-
cia moral sobre algunas problemdticas relevantes para nuestra sociedad,
como se aprecia en relacién con el cuidado del medio ambiente y la
defensa de los derechos de los animales, también es cierto que asistimos
a una era profundamente marcada por una légica hiperindividualista del
mercado, la cual trae consigo una fuerte tendencia a la indiferencia y al
descarte. Vivimos en una era donde la alteridad, segin Jorge Medina,
ha dejado de ser alterante (2020), generando una serie de tendencias
mixofébicas que, por paraddjico que suene, se entrelazan con una suer-
te de indiferencia. Al mismo tiempo que el otro se nos presenta como
un extrafno, como un desconocido cuya condicién de forastero genera
incertidumbre y miedo (Bauman, 2017b: 126 y Waldenfels, 2015), esa
misma condicién de extranjero nos conduce a tomar distancia, a excluir-
lo de todos aquellos que consideramos nuestros semejantes, so pretexto

12 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

de garantizar una aparente seguridad. Esto mismo se hace evidente en
la nueva configuracién de las ciudades, cuyas murallas ya no delimitan
ni protegen a los ciudadanos de los peligros exteriores, sino que ahora se
encuentran al interior de la ciudad, generando espacios exclusivos para
todos aquellos que se pueden dar el lujo de pagar por estos servicios, y
relegando al resto de la poblacién a zonas que los primeros no frecuen-
tan por temor a sufrir algin infortunio (Bauman, 2017a: 28-29). Lo que
muestra todo esto es que lo extrafio aparece causando cierta inquietud,
desconcierto e inclusive desconfianza y miedo, y termina en muchos
casos propiciando la violencia, la exclusién y la marginacién de muchas
personas. Sin embargo, lo extraio no es lo que aparece necesariamen-
te lejos, sino que puede aparecer, como sefiala Waldenfels, en nuestra
propia casa. Asi, “lo extrafio es una lejanfa en la cercania mds préxima”
(2015: 12).

A pesar de que la riqueza cultural y el atractivo mismo de las ciudades
dependen en buena medida de su heterogeneidad constitutiva, nuestra
actual sociedad tiende a generar practicas segregacionistas que promue-
ven la creacién de comunidades de semejantes y de espacios exclusivos
para que éstos los habiten, los cuales permiten tomar distancia de todos
aquellos que consideran diferentes (Bauman, 2017b: 125). Habitando
lugares distintos de una misma ciudad, se evita el tener que preocuparse
por las necesidades y el dolor que experimentan aquellos con los que no
nos identificamos. Con esto no sélo se acenttia su condicién de extranje-
ros, sino que también se evita la insoportable y molesta necesidad de te-
ner que convivir con los que son distintos a uno mismo. De esta forma,
si cada uno respeta los espacios a los que ha sido confinado, sea de forma
voluntaria o involuntaria, también se ve librado de mostrar su repudio
y desprecio por lo distinto. Queda claro que no podemos librarnos por
completo de esa heterogeneidad de las ciudades, por lo que la estrategia
de sobrevivencia en las megalépolis contempordneas que estdn regidas
por esta légica hiperindividualista del mercado es la exclusién (Bauman,
2017a: 56). Al estar separados unos de otros anulamos toda corresponsa-
bilidad por el bien comin. De ahi que la indiferencia se muestra con la
evasion de la mirada, a través de la cual se evita el ser alterado por el otro.

DEVENIRES 44 (2021) 13



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

Algo semejante ocurre cuando hablamos de inclusién, en especial cuan-
do relacionamos este tépico con el ideal ilustrado de la tolerancia, ya que
este estandarte moderno, mds que promover la bisqueda del bien comun,
termina por reafirmar el individualismo. La tolerancia, a diferencia del res-
peto, no se funda en el mutuo reconocimiento de la dignidad constitutiva
de las personas, sino en la mera capacidad de soportar y coexistir con lo
distinto. Ser tolerante con alguien que piensa distinto a mi, por ejemplo,
significa que me es indiferente su forma pensar y que, por tanto, me da
igual si piensa tal o cual cosa, de modo que su forma de pensar no implica
para mi ningun tipo de obligacién moral. La tolerancia, en este sentido,
puede ser util para el dia a dia, en especial cuando se trata de cuestio-
nes o asuntos que no son fundamentales. No obstante, la tolerancia tiene
sus propias limitaciones, ya que, como sostiene C.S. Lewis, “ser tolerante
respecto de las bases fundamentales de la razén tedrica o prictica es una
estupidez” (2000: 50). Aunque esta forma de tolerancia parece concordar
con algunas versiones de la regla de oro —lo que se conoce cominmente
como su versién negativa—, en cuanto que ser tolerante puede conllevar
el no hacer al otro lo que no queremos que nos hagan, esta concordancia
s6lo es aparente en cuanto que la capacidad de soportar no necesariamente
implica lo segundo: puedo ser tolerante con alguien que piensa distinto a
mi sin que por eso me importe si afecto o no al otro con mis palabras. So-
porto lo que dice, mds no le presto importancia, ya que me es indiferente.

Hablar de inclusién en términos de tolerancia, asi, tiene el defecto de
conducirnos nuevamente a una légica hiperindividualista del mercado,
donde lo que se privilegia es la segregacién y el miedo a lo distinto. De
ahi que, si queremos alcanzar una genuina vivencia de la inclusién, sea
necesario introducir a nuestros discursos la nocién de “reconocimiento”,
la cual se encuentra en la base de una l6gica de la alteridad que transita
de la mera formulacién negativa de la regla de oro, a su formulacién pro-
positiva, segtin la cual no basta con no hacer aquello que no nos gustaria
que nos hiciesen, sino que también nos prescribe actuar en favor de la
persona: promover su bien. La nocién de reconocimiento, acorde tanto
con Ludwig Siep (2014: 21 y ss.) como con Ikiheimo y Laitinen (2007:
33-37), alude fundamentalmente a tres cosas:

14 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

i. En primer lugar, a una forma de “identificacién (identification)”
o “adscripcién” de cierta propiedad descriptiva de cualquier obje-
to (sea una persona, una institucién o cualquiera otro objeto), la
cual puede o no tener una valencia normativa, como cuando deci-
mos que alguien es “justo” o cuando calificamos a una organizacién
como “terrorista’.

ii. En segundo, a una forma de “aceptacién (acknowledgement)” que
alude a determinadas pretensiones de validez o exigencias relativas
a entidades con una valencia normativa, como las normas, princi-
pios, reglas, etc.

iii. Finalmente, a una forma de “estimacién (recognition)” que hace
referencia fundamentalmente a personas (o comunidades —sobra
decir, de personas—) y que tiene que ver con ciertas formas de
amor, respeto, aprecio o estima —donde incluso podemos encon-
trar a la empatia—, como se aprecia en la relacién entre el educando
y el educador.

Aunque la inclusién se relaciona prioritariamente con el tercer sentido,
en cuanto que ésta alude de forma directa a la dignidad constitutiva de
la persona —su ser fin-en-si-mismo—, al hablar de inclusién no podemos
prescindir de las otras dos acepciones, ya sea porque el respeto presupone
reconocer o identificar tanto a uno mismo como a los demds como perso-
nas, o sea porque la vivencia misma de la inclusién sélo es posible a través
de ciertas entidades normativas que posibilitan la interaccién. Que el reco-
nocimiento juega un papel prioritario al hablar de inclusién, es algo que se
hace patente también al distinguir el respeto de la tolerancia, ya que sélo
el respeto permite reconocer que, detrds de la diferencia, se oculta algo
valioso que es, en cuanto tal, digno de respeto (Casales, 2020: 246-247).
El respeto, a diferencia de la tolerancia, como vamos a ver mds adelante,
implica reconocer que la persona estimada es insustituible, en cuanto que
posee un valor incondicionado e irrestricto, i.e., una dignidad, que va mis
alld de mis caprichos. No es raro, en consecuencia, que el filésofo de Ko-
nigsberg afirme que la persona no puede ser remplazada o intercambiada

por algo equivalente (GMS, 434), asi como tampoco es raro que Hegel

DEVENIRES 44 (2021) 15



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

nos advierta de dos peligros latentes de la falta de reconocimiento en sus
tres acepciones: o bien la anulacién del otro o bien su esclavitud (2002:
§§430-433) —a lo que falta anadir la exclusién y la indiferencia, donde
se abandona al individuo a su propia suerte—. Al final de este articulo
veremos de qué manera justificamos la empatia como fundamento del
reconocimiento y la inclusién desde el marco de la educacién inclusiva
que se ha trabajado desde la UNESCO desde 1994 con la Declaracion de
Salamanca, donde se hablaba ya de las necesidades educativas especiales y
de la inclusién educativa.

Asi pues, que el reconocimiento es fundamental para hablar de inclu-
sién, sin embargo, s6lo es patente cuando de éste se sigue una l6gica de
la alteridad como la que proponemos, para lo cual nos serviremos de la
propuesta leibniziana y mds delante de los recursos de la fenomenologia
en términos de empatia e intersubjetividad.

IL. Situarse en el lugar de otro:
el imperativo moral leibniziano

Si bien es cierto que el filésofo de Hannover sostiene que las ménadas
“no tienen en absoluto ventanas por las que pueda entrar o salir algo”,
como sostiene en el §7 de su Monadologi* (OFC 11, 328; GP, VI, 607-
608), también es cierto que en su filosofia la alteridad y la intersubje-
tividad juegan un papel fundamental, en cuanto que estos dtomos de
substancias, como sostiene irénicamente en su Discussion avec Gabriel
Wagner de 1698, “no existen solitarias. Son ménadas, no anacoretas”
(OFC 11, 296; Grua, 395). La clausura ontolégica de las ménadas, en
efecto, no implica que éstas sean entidades aisladas, en cuanto que éstas
poseen una naturaleza expresiva y composible, en virtud de la cual se
encuentran relacionadas y mutuamente implicadas entre si, de modo
que “en las cosas todo estd regulado de una vez para siempre con tanto

? Todas las obras de Leibniz a las que se alude en este trabajo se citan usando las si-
glas y abreviaturas establecidas por el proyecto ‘Leibniz en espafiol’: http://leibniz.es/
siglas-de-ediciones-de-obras-leibniz-en-espanol/

16 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

orden y correspondencia como sea posible” (Principes de la nature et de la
grice fondés en raison, OFC 11, 349; Robinet I, 53). Dada esta naturaleza
relacional y composible de las ménadas, tal como se ha demostrado en
algunos trabajos previos (por ejemplo: Casales, 2015: 203 y ss.; 2020a:
20-24), es que podemos articular la ontologia monadolégica de Leibniz
con su filosofia préctica, en especial con aquella légica de la alteridad im-
plicita en su teorfa de la justicia universal. De ahi que para Leibniz cada
individuo, como sostiene Félix Duque, “es cosa en si a fuerza de ser para
Otro: el mundo que ella expresa con limitados grados de claridad-razén,
y de ser por Otro” (1994: 299).

El tratamiento leibniziano de la alteridad, visto desde su ontologia
monadoldgica, implica que toda substancia simple, al mismo tiempo
que posee cualidades que la distinguen enteramente de cualquier otro
individuo, “pues nunca se dan en la naturaleza dos seres que sean per-
fectamente iguales el uno al otro, y en los que no sea posible hallar una
diferencia interna o fundada en una denominacién intrinseca” (Mona-
dologie, OFC 11, 328-329; GP VI, 608), posee una naturaleza relacional
en virtud de la cual “involucra en su nocion perfecta el universo todo y
todas las cosas en él existentes” (Primae veritates, Gredos, 110; Couturat,
521). Su nocién o naturaleza individual es tan completa que, en efecto,
ésta posee no sélo aquellas condiciones individuales por las que se dis-
tingue “de una infinidad de otras personas posibles muy parecidas, pero
no obstante diferentes de él (como toda eclipse difiera del circulo por
mucho que se le aproxime)” (Carta de Leibniz al Landgrave Ernst para
Antoine Arnauld fechada el 12 de abril de 1686, OFC X1V, 17; Finster,
36), sino también “relaciones que expresan a todas las demdas” (Mona-
dologie, OFC 11, 336; GP VI, 616). Nos encontramos, pues, ante un
mundo compuesto de infinitos seres cuya naturaleza individual implica
tanto su especie infima (su notio completa), como su interconexién y
relacién arménica con el resto de seres que componen el mundo: seres
composibles que, por mds individual y Gnica que sea su naturaleza, lo-
gran que la diversidad sea compensada por la identidad, como reza la
definicién de ‘armonia’ que aparece en su Confessio philosophi (OFC 11,
24; AA VI, 3, 110).

DEVENIRES 44 (2021) 17



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

Acorde con la ontologia monadolégica de Leibniz, en el caso especifi-
co de los seres humanos nos encontramos con una serie de individuos o
moénadas que no sélo poseen una naturaleza perceptual y apetitiva que se
distingue de las simples ménadas en la medida en que se elevan al grado
del sentimiento y la memoria, como ocurre en el caso de los animales
no-humanos, sino que también poseen razén y reflexién, gracias a lo cual
pueden (re)conocer o identificar su ser y su obrar, de modo que cada
persona, como sostiene en su Discours de métaphysique de 1686, “cono-
ciendo lo que es ella, y pudiendo decir ese YO, que dice mucho, no sélo
permanece y subsiste en sentido metafisico mucho mds que las demis
cosas, sino que ademds permanece la misma en sentido moral y constitu-
ye el mismo personaje” (OFC II, 200; AA VI, 4B, 1584; véase también:
Essais de Théodicée, OFC X, 148; GD, VI, 151). De ahi que estas ménadas
racionales o espiritus, ademds de ser capaces de dar cuenta de algunas
de sus percepciones mds destacadas, “al modo en que el jabali advierte a
una persona que le grita, y va derecho hacia dicha persona” (Nouveaux
essais sur [ entendement humain, Echeverria, 197; GP 'V, 159), poseen una
conciencia reflexiva o conscientia, la cual se entiende como “la reflexién
sobre una accién, o la memoria de una accién nuestra pensando que es
nuestra’ y que, por tanto, “incluye a la verdadera sustancia misma, o sea,
al yo” (Table de définitions, Andreu, 111, 70; Couturat, 495).

Ahora bien, esta conciencia reflexiva, a diferencia de la mera con-
ciencia fenoménica o apercepcién sensible,” implica que la naturaleza
expresiva de los espiritus no se limita a expresar o representar la totalidad
de seres que componen el mundo, sino también que los espiritus son
capaces de interactuar con el mundo:

...las sustancias que lo expresan con conocimiento de lo que hacen, y que son
capaces de conocer grandes verdades acerca de Dios y del universo, lo expresan

* Contrario a aquellas lecturas del hannoveriano que tienden a reducir la apercepcién
al conocimiento reflexivo, como ocurre con la de McRae (1978), siguiendo la lectura
tanto de Kulstad (1981) como de Barth (2011 y 2014), nosotros distinguimos dos
tipos de apercepcién en Leibniz, a saber: una fenoménica o sensible, que consiste me-
ramente en dar cuenta de los objetos externos que percibimos; y otra de tipo reflexivo
de cardcter introspectivo y autorreferencial (Casales, 2019a: 51-52).

18 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

incomparablemente mejor que aquellas naturalezas que son brutas e incapaces de
conocer verdades, o bien estdn totalmente desprovistas de sentimiento o de cono-
cimiento; y la diferencia es tan grande como la que existe entre el espejo y quien lo
mira (Discours de métaphysique, OFC 11, 201; AA VI, 4B, 1585).

Mientras que las demds mdnadas —sean las ménadas simples o las al-
mas— se limitan a ser meros ‘espejos’ que se reflejan entre si, los espiritus
tienen la particularidad de “que entre si se estorban lo minimo o, mejor
dicho, que se ayudan mutuamente”, de modo que “sélo los espiritus son
hechos a su imagen [imago Dei], son como de su linaje o como hijos de
la casa, ya que solamente ellos pueden servirle libremente y actuar con
conocimiento a imitacién de la naturaleza divina” (Discours de méraphy-
sigue, OFC 11, 202; AA VI, 4B, 1586). La consecuencia de esto ultimo
es doble: por un lado, que “el hombre es, por tanto, como un pequefio
Dios en su propio mundo o microcosmos, que gobierna a su modo; hace
maravillas algunas veces en él, y su arte imita a menudo a la naturaleza”
(Essais de Théodicée, OFC X, 199; GP, VI, 197; véase también: Mona-
dologie, OFC 11, 340; GP VI, 621); por otro lado, “que el espiritu debe
figurar siempre en este universo del modo mds apropiado para contri-
buir a la perfeccién de la sociedad de zodos los espiritus que constituye su
unién moral en la Ciudad de Dios” (Systéme nouveau de la nature et de la
communication des substances, aussi bien que de ['union qu’il y a entre [‘4me
et le corps, OFC 11, 248; GP 1V, 486; las cursivas son nuestras). Si las
moénadas no son entidades aisladas y carentes de toda relacién, sino en-
tidades composibles de naturaleza expresiva; los espiritus, al poseer una
conscientia reflexiva que les permite conocer su ser y su obrar, aunque sea
de forma tangencial —dada su finitud constitutiva—, deben contribuir a
la consecucién de esa armonia universal que rige el cosmos.

Que los espiritus poseen esta naturaleza relacional y composible sig-
nifica, por tanto, que asi como las acciones de una persona particular no
son indiferentes al resto de seres que componen el mundo, en especial
cuando se trata de contribuir a la consolidacién de esa unién moral, asi
también podemos decir que las acciones de los demds y todo lo que les
sucede tampoco le es indiferente a esta persona. Esta no indiferencia,
por poner un ejemplo, se hace patente en su proyecto de crear acade-

DEVENIRES 44 (2021) 19



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

mias cientificas, donde rechaza taxativamente el individualismo, como
se puede apreciar en el siguiente pasaje de sus Mémoire pour des personnes
éclairées et de bonne intention de 1692:

El individualismo es también causa de algo muy pernicioso, ya que da origen a la
formacion de sectas y rivalidades, que obstaculizan el progreso. Asf, un sabio que tie-
ne algunas ideas que ¢l encuentra grandes y bellas, se querrd constituir en jefe de una
secta: no tardard en trabajar para arruinar la reputacién de otros; escribird un libro al
que sus discipulos se acostumbrardn hasta el punto de no ser capaces de razonar mds
alld de sus ensefianzas. Para este sabio serd ficil obnubilarlos y tener asi la gloria de
ser su tinico conductor. Pero el ptblico pierde con ello todos los frutos que habrian
podido dar esas inteligencias si hubieran conservado una libertad de pensamiento,
de la que carecen por haberse convencido de que las ensenanzas de su maestro son
suficientes. El buen entendimiento y la colaboracién intelectual acabarfan con estas
actitudes. Es fdcil reconocer que uno no debe limitarse jamds a un solo maestro, ya
que un hombre solo es poca cosa comparado con la unién de muchos en colabora-
cién. De este modo, cada uno recibird lo que merece en justicia y en proporcién a
contribuir al bien comun. (Salas, 383; AA 1V, 4, 620).

Para Leibniz, sin embargo, no sélo las academias cientificas deben
rechazar el individualismo y orientar sus acciones a la consecucién del
bien comdn, sino que todo espiritu, dado que posee tanto una cons-
cientia, como una naturaleza relacional que no se agota en la mera in-
terconectividad, debe contribuir al bien comun, ya que “el procurar el
bien ajeno en la mayor medida posible dejando a salvo el nuestro, es
[precisamente] nuestro bien” (/% jus naturae aeternum, Andreu, 111, 145;
Grua, 638). Dado que nuestro propio bien consiste en procurar el bien
ajeno, se sigue que “parece lo mds razonable ordenar las cosas atendien-
do al criterio de que se favorezca en lo posible el bien comin ante todo,
y es lo mejor que cada uno se avenga a renunciar a su propio y reducido
derecho en los casos en que a cambio recibird otro mayor de la sociedad”
(De tribus juris naturae et gentium gradibus, Salas, 116-117; Mollat, 14).
Este ordenamiento al bien comun, segiin Leibniz, no sélo demuestra
que el ser humano estd “capacitado para el trato social y para mantener
una relacién amistosa y equitativa’, sino que también sirve de cimiento
para organizar “el Estado acorde con la razén, con las circunstancias

20 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

concretas, y con el derecho civil, que limita la libre administracién de los
bienes, establece los premios y castigos y crea las magistraturas necesarias
para velar por el cumplimiento de este derecho” (De tribus juris naturae

et gentium gradibus, Salas, 117; Mollat, 14).

Aunque cada uno de nosotros es distinto del otro por razén de la persona, debemos
pensar no obstante que ningtin hombre puede subsistir por si solo y considerarnos
a nosotros mismos no sdlo parte de todo lo creado sino también, en especial, de lo
que forma parte de esta tierra como es a saber, de la Politica, de la sociedad y de la
gente a la que estamos vinculados, sea por alojamiento, sea por parentesco u otro

tipo de comunidad. (De vita beata, Andreu, 111, 175; GB, VII, 93).

Al poner al bien comin como base o fundamento de la sociedad,
e incluso como asidero del derecho, Leibniz nos dice que el verdade-
ro punto de vista del cual debe partir tanto la moral como la politica
consiste en saber “situarse en el lugar de otro”, ficcién que nos permite
“descubrir consideraciones que sin ello no se nos han ocurrido y que
todo lo que encontrarfamos ser injusto en el lugar del otro debe con-
tenernos para examinarlo con mayor reflexién de modo que el sentido
del principio es: no hagas o no rechaces ligeramente lo que no quisieras
que se te hiciese o se te rechazase” (La Place d’Autruy, Andreu, 111, 6;
Couturat, 701). Se trata, pues, de un principio hermenéutico que nos
permite no sélo conocer mejor las consecuencias de nuestras acciones,
sino también identificar qué es lo que cada uno querria en caso de estar
en el lugar del otro, en cuanto que esta ficcién nos permite considerar
las necesidades especificas del otro de cara a su circunstancia (La Place
d’Autruy, Andreu, 111, 7; Couturat, 701). Al situarnos en el lugar del
otro, en efecto, podemos ampliar nuestro horizonte interpretativo para
ver no sélo desde nuestro particular y limitado punto de vista, sino tam-
bién para asistir al encuentro con el otro, quien, en su especificidad, en
su ser diferente, nos reclama ampliar nuestra mirada para reflexionar qué
es lo que auténticamente conviene al bien comdn y no sélo a nuestros
intereses particulares —de ahi que sirva de base para hablar de inclusién—.

Contrario a aquella légica hiperindividualista del mercado que tiende
a centrarse en los intereses particulares de cada uno, Leibniz cristaliza

DEVENIRES 44 (2021) 21



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

esta légica de la alteridad en su nocién de justicia, la cual define desde su
juventud, concretamente en sus Elementa Juris Naturalis, como “el habito
de amar a los demds (o sea, el hdbito de desear el bien ajeno por si mismo,
el habito de deleitarse con el bien ajeno) hasta el limite que lo permita la
prudencia (es decir, hasta el limite en que no se convierta en causa de un
dolor mayor)” (Guillén, 80; AA VI, 1, 465). A partir de esta definiciéon
de justicia se sigue que “lo justo no solamente no debe no hacer dano
a otro sin necesidad propia, sino que, ademds, debe también ayudar al
otro” (furis et aequi elementa, Salas, 133; Mollat, 31), en cuanto que,
como sostiene en su Méditation sur la notion commune de la justice, “nada
puede contribuir més a la felicidad o a la desgracia de los hombres que
sus semejantes” y “si todo hombre fuera bueno y supiese portarse bien
con sus semejantes, todos serfamos felices, en la medida en que es capaz
de ello la humana razén” (Salas, 94; Mollat, 59). Como hdbito de amar a
los demds, segiin Concha Rolddn, la justicia nos exige sustituir el egoismo
individual por el amor al préjimo, colocarnos en el lugar del otro para
hacer de su perfeccién nuestra propia felicidad (2017: 119).

III. Empatia y reconocimiento

Lo que tenemos que preguntarnos, entonces, es ;c6mo es que tenemos
acceso al lugar del otro? Porque para ponerse en el lugar del otro es
necesario primero que el ponerse en su lugar sea posible, algo que fun-
damenta bien Leibniz al invitarnos a ponernos en el lugar del otro, pero
que todavia falta que nos diga cémo hacerlo. A este fenémeno, el cémo
situarnos en el lugar del otro, tanto Edmund Husserl como Edith Stein
lo llamaron empatia (Einfiihlung). Scheler prefiri6 emplear el término
simpatia (Sympathie), pero debe decirse que, junto con Stein, Husserl e
incluso, Theodor Lipps, son pioneros. Hasta donde sabemos, Leibniz no
recurre al concepto de empatia, aunque nos parece que los fenémenos
que describe pueden referirse a ello como tal.

Pero ;qué es la empatia? La empatia, a decir de la filésofa de Bres-
lau, se refiere al fenémeno segin el cual en nuestras vivencias nos son

22 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

dados otros sujetos y sus vivencias. Esto es, en el entorno en el que nos
encontramos vemos que hay otros sujetos, luego tenemos vivencia de
ellos, vemos lo que hacen, a dénde se dirigen, cémo viven, etc. Pero,
ademds, se da el caso de que tenemos también vivencias de sus vivencias,
tenemos acceso, por ende, a vivencias que originariamente son ajenas.
La empatia, entonces, es la experiencia mediante la cual tenemos cono-
cimiento de las vivencias de los otros (Meneses y Larkin 2012). En tér-
minos leibnizianos sabemos que cada ménada es un punto de vista sobre
el universo, pues bien, nosotros podriamos preguntarnos, por poner un
caso, ;como es que llegamos a tener la vivencia de un punto de vista que
originariamente es de otro? ;En qué sentido podemos ponernos en el
lugar del otro?

En la actualidad, quien mayormente ha trabajado el tema de la empatia
desde el punto de vista de la percepcién social, la intencionalidad, el co-
nocimiento interpersonal desde una perspectiva fenomenoldgica ha sido
Dan Zahavi. Como sefiala Zahavi, “el enfoque empdtico se ha asumido
ocasionalmente para constituir el enfoque fenomenolégico de la intersub-
jetividad” (Zahavi 2006: 156). La empatia, dice alli mismo, “entendida
COMO Un encuentro temdtico con un otro concreto se toma como un derivado
en lugar de una forma fundamental de la intersubjetividad”. A su juicio,
tanto en Husserl como en Merleau-Ponty, lo que encontramos es que mi
encuentro con el otro, mi habilidad para interactuar y reconocer la otra
subjetividad encarnada como subjetividad extrafa es adelantado y hecho
posible a través de mi propia subjetividad encarnada (2006: 156). Tam-
bién, en su libro 7he Phenomenological Mind (2020), dedican Gallagher
y Zahavi el capitulo 9 a responder la pregunta: “;Cémo conocemos a los
otros?” y en ¢l discuten la importancia de la empatia en relacién con otros
argumentos, como son el argumento de analogfa y la simulacién implicita.

La empatia, en efecto, ocupa un lugar especial dentro de las recientes
investigaciones sobre la cognicién social. De acuerdo con Magri (2015),
fil6sofos y psicologos no se ponen de acuerdo en qué elementos son
aquellos que aparecen en la empatia. Magri considera que el método
fenomenolégico es importante para la descripcién de la empatia porque
conecta el tema de la percepcidn con la expresividad corporal. El cuerpo

DEVENIRES 44 (2021) 23



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

vivo de la persona tiene la peculiaridad de ser un cuerpo expresivo, lo que
hace a su vez que en esa expresividad se manifieste la unidad psicofisica
de la persona. El cuerpo, entonces, ocupa un lugar fundamental para
comprender el fenémeno de la empatia y, en consecuencia, de acuerdo
con nuestro anilisis, es una pieza clave para el reconocimiento del otro
y la educacién inclusiva. En la empatia, la percepcién que tenemos del
otro no es igual a la percepcién que tenemos de un objeto. La razén es
que el otro no es un objeto, sino un sujeto como yo, si bien se trata de
otro yo. Max Scheler en su Etica sostiene que el ser de la persona no es
nunca un objeto (2001: 517 s); Edith Stein arguyd, del mismo modo,
que la persona no es un objeto y que la subjetividad que la constituye,
por esa razén, no se deja objetivar, y Husserl, por su parte, escribié en
los ensayos de Kayzo que la persona es sujeto y a la vez objeto de su aspi-
racién, que la persona es causa sui (2020: 38). Pero demos un paso atrds.

Las lecciones de Husserl de 1910/11 sobre Problemas fundamentales
de la fenomenologia contienen indicaciones de mucho valor para com-
prender qué es la empatia. Dejemos a un lado las cuestiones relacionadas
al problema del solipsismo y en consecuencia el problema que supone el
conocimiento del otro o el problema actual del individualismo adscrito a
la l6gica del mercado que anunciamos al principio. Lo que importa aqui
es describir y presentar las bases que hacen posible la vivencia del otro vy,
en consecuencia, su reconocimiento. éQué dice el autor en esta obra?

Husserl habla de la empatia (Einfiiblung) y del yo ajeno tomando
como punto de partida la percepcién externa del otro. “En ella el yo
empatizante [das Einfiihlende Ich] tiene experiencia de la vida animica,
o mds precisamente, de la conciencia de otro yo” (Husserl 2020: 191).
En efecto, el otro se aparece ante mi en primer lugar en la percepcién
corporal. Pero veo que su aparicién no es igual a como se aparece un ob-
jeto. El otro cuerpo es un cuerpo ajeno o extrafo; es el cuerpo de “otro
yO 0 un yo ajeno’:

el yo mira esos cuerpos como “portadores” de sujetos-yo, pero no “ve” los yoes
ajenos en el mismo sentido en que se ve o encuentra a s{ mismo en su propia
experiencia. Cada yo pone a esos otros yoes en el modo de la “empatia” y con

24 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

ello encuentra también las disposiciones de cardcter y el vivenciar ajenos que, sin

embargo, no son dados o tenidos como propios. (2020: 83).

Al igual que el yo, el otro yo tiene un alma, disposiciones de cardcter,
conciencia actual, capacidades, un estilo propio, etc., y estd en un mun-
do que lo rodea: “el entorno que encuentra el yo ajeno, pero que estd
frente a nosotros casi perceptiblemente, seria en general y por completo
el mismo que el nuestro” (83). Con su cuerpo pasa lo mismo. Asi como
yo tengo experiencia originaria de mi cuerpo en la salud o en la enferme-
dad, en un estado vital u otro, con una movilidad y constitucién normal
o anormal, lo vivo y experimento en primera persona; del mismo modo
puede anticiparse que el cuerpo del otro es vivido de manera originaria
como cuerpo propio con posibilidades de actuacién o limitaciones fi-
sicas o intelectuales, psicolégicas o afectivas, etc. Se trata de un cuerpo
propio ajeno, o sea del cuerpo en que el otro se da. Asi,

Lo valido para los entornos actuales de los yoes que se encuentran reciprocamente
en el modo sefalado y se incorporan reciprocamente en sus entornos, vale para el
mundo en su totalidad. Todos esos yoes se captan como centros relativos al tinico
y mismo mundo espaciotemporal, el entorno total [Gesamtumgebung] de todo yo.
Para cada yo los otros yoes no son centros, sino puntos del entorno que tienen,
conforme a sus cuerpos, una posicién espaciotemporal diferente en el mismo y
Ginico espacio total, respectivamente, en el mismo y tnico tiempo del mundo (84).

En este sentido, podemos decir que la percepcion que tiene el yo del
mundo es perspectivista. La perspectiva, a propdsito, tiene una relaciéon
directa con la corporalidad vivida ya que, sin que se explicite como tal,
el cuerpo estd presente en toda actividad del sujeto. El mundo se abre
en una perspectiva dependiendo del lugar que ocupa el sujeto corporal
(Waldenfels 2015; Merleau-Ponty 1993; Stein 2005). Si este sujeto cam-
bia de posicién espacial, la perspectiva también cambia. Si dos sujetos
intercambian posicién, cada uno tiene acceso a lo que era la perspectiva
del otro. Dice Husserl:

Si un cuerpo intercambia su posicién espacial con otro se modifican, en una trans-
formacién continua, los apareceres que los correspondientes yoes tienen de las

DEVENIRES 44 (2021) 25



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

cosas de que tienen experiencia, y justamente de tal modo que, en un caso ideal,
los apareceres se intercambian a partir del intercambio de los lugares del cuerpo.

(Husserl 2020: 85 s; Vlieghe 2018: 1017).

Pero ;qué ocurre si realmente no me es posible intercambiar el lugar
con el otro, si no puedo trasladarme en persona al lugar que ocupa el otro
y desde el cual tiene una perspectiva determinada? ;Ello imposibilita mi
comprensién de su lugar o hace imposible que yo tenga experiencia de lo
que él ve? Si la respuesta fuese que “no”, entonces podriamos decir que
nuestra experiencia del mundo seria en primer lugar solipsista; en segundo
lugar, nuestra representacién del mundo se veria empobrecida al depender
sélo de nuestra experiencia; en tercer lugar, la comunicacién, que es un
acto social, careceria de sentido —y ya pueden anticiparse las implicaciones
de ello para la educacién en general y para la educacién inclusiva de mane-
ra particular: educar serfa imposible—. Hay que concluir, por consiguiente,
que hay otros modos de acceder a la perspectiva ajena y tener acceso a las
representaciones del mundo ajenas en un sentido amplisimo. Por todo
ello, sostenemos que la empatia estd en la base del reconocimiento, porque
sin esta posibilidad de ponerse en el lugar del otro, en sus representaciones,
ideas, valores, pero también en sus campos perceptivos, visuales, auditivos,
etc., el reconocimiento de unos y otros no serfa posible.

Edith Stein, siguiendo las indicaciones de Husserl, realiz6 una intere-
sante investigacién con la cual se doctor6 en 1916 en la Universidad de
Friburgo. La disertacién se intituld: Sobre el problema de la empatia. Alli
definié la Einfiihlung como un acto de conciencia en el que nos es dado el
“fenémeno de la vida psiquica ajena” (Stein 2005: 81); por ello, en la base
de la investigacién estd el hecho de que en la experiencia “nos estin dados
sujetos ajenos y sus vivencias~ (Stein 2005: 79). La empatia es, por tanto,
“la aprehensién de vivencias ajenas” (Stein 2005: 137). En esta obra Stein
describi las condiciones formales, podriamos decir asi, que hacen posible
el fenémeno de la empatia. Senalaremos aqui los aspectos mds relevantes
para acercarnos ain mds al fenémeno de la inclusién y del reconocimiento
y fundamentar esta légica de la alteridad que aparece en Leibniz y que en
términos de la fenomenologia se presenta como intersubjetividad. Cabe

26 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

decir que la empatia no se refiere de manera exclusiva a sentimientos o
emociones sino a las vivencias ajenas en general, esto es, si bien es verdad
que por un acto de empatia me doy cuenta de que alguien se avergiienza
por una participacién desafortunada, del mismo modo tengo acceso al
campo de percepcién visual o tdctil de alguien mds, por ejemplo puedo
ponerme en el lugar de quien va a tirar un penal en un partido de futbol
y observar el campo visual de la porterfa asi como el lugar donde quiero
colocar el balén; pero del mismo modo puedo darme cuenta de las dificul-
tades que tiene la persona para aprender en la escuela, o bien, si tiene un
dafo fisico, una lesién, reconocer sus dificultades para desplazarse libre-
mente en el espacio, si estd triste, feliz, cansado o deprimido, etc.

Cabe decir que en la descripcién del fenémeno de la empatia ocupa
un lugar importantisimo el cuerpo vivo (Leib). En un primer momento
del cuerpo vivo propio, porque él aparece como campo de sensaciones
(téctiles, visuales, auditivas), érgano de movimiento y expresién de la
voluntad, de la vida del espiritu, del 4nimo (Sdnchez 2020). Del mismo
modo como yo en mi experiencia corporal siento frio, calor, dolor, pla-
cer, del mismo modo como se abre el mundo con sentido para mi de-
pendiendo el lugar en el que esté, de la misma manera el otro, que tiene
y habita un cuerpo igual al mio (sélo que otro, o sea un cuerpo ajeno
que es como el mio) se vivencia y experimenta de la misma manera. Por
ello puede decirse que

Por brevedad, se puede decir, entonces, que el estrato fundante de la empatia es la
experiencia corporal. No se trata de que solamente el sujeto capta desde si mismo
la experiencia del otro; antes bien, es que la experiencia del otro es condicién de
posibilidad de comprensién de su propia experiencia corporal del mundo. (Vargas
2019, 68).

El mundo se abre para mi en una perspectiva y ésta cambia cuando yo
cambio de postura corporal, cuando asumo un punto de vista distinto.
Y en el otro sujeto pasa igual. La empatia se refiere a esta experiencia en
la que el mundo del otro (sus vivencias, aunque ciertamente no todas
ni de la misma manera) son accesibles para mi. Mi cuerpo me es dado
como el punto cero de las coordenadas espaciales, a partir del cual es

DEVENIRES 44 (2021) 27



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

comprensible el arriba-abajo, izquierda-derecha, delante-detrds (Wald-
enfehls 2015). Desde alli se abre el mundo para mi y se abre el mundo
también para los otros. Porque ese reconocimiento muestra dos cosas
por lo menos: 1. que la imagen que tengo del mundo se enriquece con
la imagen a la que tengo acceso a través de los otros, y 2. que mi punto
de vista es uno mds entre muchos otros puntos de vista posibles (véase
Stein 2005: 81).

Que yo me pueda representar, presentificar o vivenciar el mundo aje-
no, el mundo como lo vive el otro como ser que habita corporalmente
en el espacio, es la posibilidad de la inclusién y el reconocimiento del
otro. La empatia es la que me permite ponerme en su lugar y, por tanto,
es la posibilidad del reconocimiento del otro en tanto que otro. Sin em-
bargo, esta posibilidad de reconocimiento supone que aquel con quien
empatizo tiene una vivencia normal del mundo. Hasta hace poco las
descripciones fenomenoldgicas habian dado por sentado que la expe-
riencia subjetiva tiene algo en general que es compartido por los sujetos
que vivencian el mundo, pero recientes investigaciones se han aproxima-
do a fenémenos de la vida anémala que rompe con la idea de una expe-
riencia normal. Es el caso de la enfermedad y la experiencia o vivencia
que tiene una persona enferma. ;Qué experiencia del mundo tiene una
persona con sindrome de Down? ;De qué modo vive el mundo quien no
tiene dominio ni control de su cuerpo, o carece de algtin sentido como la
vista o el oido? ;Cémo afecta la experiencia vivida de una persona que ha
perdido sus piernas? ;De qué modo podemos comprender el autismo?
(Zahavi 2018; Bak 2019; Escribano 2015).

Se trata de casos especiales, de experiencias distintas del mundo. Y es
que el mayor error quizds ha sido suponer que todos experimentamos el
mundo de la misma manera y, por tanto, suponer que el mundo vale y
tiene el mismo sentido para todos. Esto se da en el caso de la salud y la
enfermedad, pero se da en también en los fendmenos vitales de la infan-
cia, la vida adulta y la vejez y, todavia mds, en la experiencia del cuerpo
sexuado. Nuestra experiencia y, por tanto, la validez y el sentido del
mundo, estdn sujetos a multiples factores, pero uno de ellos es el modo
como habitamos corporalmente en el mundo y nuestra corporalidad la

28 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

vivenciamos desde la normalidad o bien desde lo que podemos llamar
anormalidad. Es un término problemdtico, porque lo anormal es para
quien asi lo vive su normalidad, y la anormalidad es para ellos nuestra
normalidad. En otros términos, puede decirse que lo extrafio (Fremd-
welt) y lo familar (Heimwelr) son términos relativos a la experiencia de
los sujetos. Asi que, en este horizonte, vemos que nuestra experiencia del
mundo y, por ende, la experiencia del mundo de los otros, estd sujeta a
condiciones multiples, tal es el caso del cuerpo y que nuestra corporali-
dad forma parte también del modo como damos sentido al mundo que
nos rodea y las cosas que nos pasan.

IV. Empatia e inclusién

¢Qué es lo que se debe reconocer a través de la empatia de modo que la
educacion inclusiva sea efectivamente inclusiva y no termine siendo un
problema mayor? Se debe reconocer a la persona en tanto que persona,
con su dignidad, su peculiaridad individual y, en consecuencia, como su-
jeto nico e irrepetible. Se debe reconocer, ademds, su derecho a realizar
su vida y a formarse del mejor modo posible tomando en consideracién
su modo de estar en el mundo. El fin de la educacién inclusiva no puede
ser diferente del fin de la educacién en general, pero supone mayores re-
tos. Se educa y se forma para que la persona llegue a ser la mejor version
de sf misma, para que llegue a ser el que debe ser. Pero ese ser estd sujeto
a una serie de factores diversos que a veces facilitan la formacién y a veces
la complican. Asi pues, como hemos argumentado en otro lugar, “Stein
hablé de la necesidad de reformular la pedagogia y de fundar la teoria de
la educacidn, por lo tanto, en la antropologia, pero en una antropologia
que pusiera en el centro de la reflexién a la persona humana con su sin-
gularidad irrepetible y su individualidad” (Sdnchez 2019: 27 s).

Esto es lo que ocurre esencialmente en la educacién. Unos sujetos
conducen a otros, y los abren a nuevas posibilidades de accién, a nuevas
formas de existencia. Pero es un intercambio mutuo. Lo que realmente
importa es que, en este encuentro interpersonal, nadie se queda en el

DEVENIRES 44 (2021) 29



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

sitio donde empezd. Cada uno se ve alterado, afectado o interpelado por
la presencia del otro.

En Fenomenologia de la educacion y la formacién, Vincenzo Costa afir-
ma que “el sentido de la educacién y de la formacién reside en la continua
reapertura del sujeto a lo posible y, por tanto, al mundo como conjunto
de posibilidades, al tiempo como tener que ser y a los otros como seres con
los que estamos juntos en el mundo” (2018: 198). Y esta indicacién nos
parece valiosa porque apunta a varias dimensiones de la realidad personal:
1. la apertura o reapertura del sujeto al mundo; 2. la dimensién temporal
y, por tanto, dindmica del ser personal; 3. la constitucién intersubjetiva
del mundo. Ahora bien, el mundo no es una realidad dada sin m4s, no es
la totalidad de las cosas que hay, sino el conjunto de relaciones y significa-
dos en las que vive y con las que estd en relacién la persona. En efecto, de
acuerdo con Costa, “el mundo no es una cosa enorme o un conjunto de
cosas, sino el sistema de referencias que las hace significantes. .. El mundo
es, por tanto, un sistema de diferencias y referencias en que todo elemento tie-
ne un cierto significado en virtud de su posicién dentro del sistema global”
(2018: 100). Ese mundo no se constituye o llega a tener el sentido de ma-
nera solipsista e individual, sino a través de las relaciones intersubjetivas.
Llegamos a un mundo donde ya estdn operando sistemas de referencias,
valores, usos, costumbres, tradiciones, en términos amplios: cultura.

Quienes se educan juntos, entonces, comparten su vida con los otros,
comparten mundos de intereses, planes de vida, sistemas de valoracio-
nes, proyectos y metas en comun, conocimientos, estados de 4dnimo,
experiencias en general. Se trabaja persiguiendo los mismos fines, los
mismos objetivos, pero ademids este vivir es un con-vivir, un vivir juntos,
un llevar unos a otros y el dejarse motivar y afectar unos por otros. “Vi-
vir en comunidad signiﬁca compartir con otros, estar en contacto con
ellos a través de formas de pensar, sentir, querer y actuar juntos. Vivir en
comun e inclusive dejarse influenciar por ellos, sentir con ellos y a tra-
vés de ellos —como ocurre a través de la empatia—" (Sdnchez 2020: 81).
Como decia Husserl, no vivimos nuestra vida de manera solipsista, sino
que nos dejamos motivar y determinar unos a otros. No vivimos unos
junto a otros, sino unos en los otros. El querer de los otros se convierte

30 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

en el querer nuestro. Los deseos y aspiraciones mias llegan a ser deseos
y aspiraciones también de los demds y al revés. “Mi pensamiento abarca
Otro pensamiento —tanto propio como ajeno— como acto activamente
eficiente. Mi querer abarca el querer ajeno y mi accién incluye en si la
accién ajena (o bien serd abarcada por ella)” (1987: 152).

Antoniou y Karavakou argumentan que la educacién actual debe
recuperar el sentido de la Paideia y a partir de alli debe centrarse en
los “esfuerzos autoformativos, autotransformadores y autorrealizantes
de un sujeto capaz y consciente” (2017: 209). Argumentan, en efec-
to, que la subjetividad no representa un problema metodolégico, “ya
que las narrativas personales son fuentes auténticas de cémo lidiamos
con situaciones de la vida real” (210). En concordancia, entonces, con
nuestra argumentacion y nuestro punto de vista, Antoniou y Karavakou
sostienen que, desde la subjetividad o experiencia vivida, los sujetos va-
lidan la objetividad del conocimiento y “colocamos cimulos narrativos
subjetivos de significado acumulado en una relacién dialogada con la
cultura® (210). Ciertamente, quien investiga o imparte clases, no estd
literalmente en el punto de vista del otro, por ejemplo, del estudiante,
pero se requiere (como en el caso de la investigacién educativa) que la
narracién de los participantes sea tomada en serio. Es lo que sostienen
Antoniou y Karavakou y es lo que sostenemos nosotros desde un enfo-
que basado en la empatia, el reconocimiento y la inclusién.

En todas las experiencias los sujetos dan sentido a lo vivido, en la
experiencia se atribuye significado a las cosas. Pero este acto de dar sen-
tido o significado, esto es, la constitucién de un objeto en la experiencia
vivida, jes solipsista? ;Se trata de un fenémeno inmanente? La fenome-
nologia ha puesto especial atencién a la experiencia vivida en primera
persona. Pero que esto sea asi no debe entenderse en el sentido de que la
vida subjetiva es solipsista, puesto que, como hemos visto, nuestra expe-
riencia del mundo es intersubjetiva. La experiencia escolar o cualquier
relacién que suponga la educacién de un sujeto personal se da a través de
actos sociales, del encuentro de unos con otros. En las relaciones entre
maestros y estudiantes, como observan Antoniou y Karavakou, aparece
la influencia de varios factores, tales como: “a) el lugar (el aula); b) el

DEVENIRES 44 (2021) 31



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

tiempo (por ejemplo, la edad de uno, las experiencias previas, el ocio);
c) las expresiones corporales; y d) los inefables significados subjetivos”
(219). A juicio de Henriksson debe cultivarse “una relacién especial en-
tre profesores y estudiantes” y promoverse entre ellos un “encuentro de
miradas”. Ello serfa propio de una “auténtica pedagogia” (219), lo que
desde el punto de vista de la UNEsco se ha denominado “pedagogia cen-
trada en el nifo” (1994: 7).

Nuestro juicio al respecto es, entonces, que este “encuentro de mira-
das” y esta “relacién especial” entre los sujetos involucrados en los pro-
cesos de educacién estd mediada por la empatia. Y la empatia es un
fenémeno que, al igual que la educacién, aparece entre nosorros. En este
caso la comunicacién o actos sociales son de sumo valor: el didlogo, la
escucha, el encuentro personal, el abrirse unos a otros para compartir,
convivir, trabajar, etc. La empatia hace posible el enriquecimiento de la
propia vida a partir de la vida de los otros. Y este es el punto de partida
de la educacién inclusiva, bajo el entendido de que ella supone el en-
cuentro personal de dos o mds sujetos. Para la fenomenologia, la subje-
tividad constituye el punto de partida de la investigacién educativa. “La
fenomenologia ofrece informacién sustancial sobre lo que realmente su-
cede con el individuo y las narraciones personales constituyen excelentes
fuentes de conocimiento sobre la forma en que la subjetividad se ocupa
de la vida real” (Antoniou y Karavakou 2017: 219).

Asi pues, el fendmeno de la empatia se ha tratado en funcién de lo
importante que es para conocer las relaciones interpersonales (interperso-
nal relations) y la intersubjetividad (intersubjectivity) (véase Vendrell 2015
y Vargas 2019) y, dado que el fenémeno de la inclusién estd fundado
en la intersubjetividad, en el poder incluir e involucrar en el proceso de
educacién y formacién a personas que padecen y sufren algin dafo y
tienen alguna enfermedad, dificultad para aprender o por sus condiciones
sociales o econémicas como puede ser la pobreza, consideramos que la
empatia es un concepto que operativamente puede ayudar a comprender
el fenémeno del reconocimiento y la inclusién.

La educacién inclusiva, como ha sido definida por la unesco (1994;
2021), presta especial atencién a ciertos grupos que por sus condiciones

32 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

son vulnerables y susceptibles de ser marginados y excluidos, y sostiene
que la educacién es un derecho, que cada nifio tiene cualidades, carac-
teristicas, intereses y necesidades distintas y en razon de ello se intenta
modificar los sistemas educativos a fin de crear estrategias que atiendan
las necesidades que surgen en el marco de la diversidad. La pedagogia
centrada en el nifio asume que “todas las diferencias humanas son nor-
males y que el aprendizaje, por tanto, debe adaptarse a las necesidades de
cada nifio, mds que cada nifio adaptarse a los supuestos predeterminados
en cuanto al ritmo y naturaleza del proceso educativo” (1994: 7). Conse-
cuentemente, se trata de disefiar estrategias que promuevan la inclusién
y hagan posible una mayor participacién de los individuos en la vida
social dadas sus “Necesidades Educativas Especiales” (1994: viii). ;Qué
aspectos debe contener la educacion inclusiva?

A juicio de Echeita y Ainscow (2010) resumido por Morga (2016:
20), todo intento de definicién inclusiva debe contener los siguientes
elementos:

a. Lainclusién es un proceso, una bisqueda constante.

b. La inclusién busca la presencia, la participacién y el éxito de todos los
estudiantes.

¢. Lainclusién precisa la identificacién y la eliminacién de barreras que impiden
el gjercicio pleno del derecho a la educacién.

d. La inclusién pone particular énfasis en aquellos grupos de alumnos que po-
drfan estar en riesgo de marginalizacién, exclusién, o fracaso escolar.

Cabe decir que en el informe que presenta la UNEsco en 2021 justifica
la educacién inclusiva en tres ejes o razones que la sustentan: una justifi-
cacién educativa, una justificacién social y una justificacién econémica
(2021: 11 s). Por nuestra parte, nos gustaria decir que hay una justifica-
cién antropolégica de fondo que es atin mds importante que estas tres
razones aludidas. Se trata de una justificacion personalista, desde la cual
se defiende y argumenta a favor de la dignidad de la persona, de su valor,
su peculiar modo de ser, su individualidad, su ser tnico e irrepetible. El
reconocimiento de este valor absoluto de la persona y la capacidad de
ponerse en su lugar son el punto de partida de la inclusién educativa.

DEVENIRES 44 (2021) 33



Rubén Sdnchez Mufioz y Roberto Casales Garcia

V. Conclusiones

La empatia, entonces, hace posible el ponernos en el lugar del otro para
ver como se ven las cosas desde alli, hace posible el situarnos en el lugar
del otro, sin lo cual no es posible hablar de inclusién. Ciertamente no
podemos tener acceso a todas esas vivencias ajenas, porque unas en-
cuentran cumplimiento en nuestra propia vida y otras se quedan sin
mds como experiencias vacias. En todo caso, el fenémeno de la inclusién,
como hemos senalado al inicio de este trabajo, debe partir de recono-
cimiento del otro y ese reconocimiento, como se muestra a través de la
empatia, no se da solamente en un saber quién es y qué lugar ocupa en
la sociedad, sino también en reconocer sus cualidades, sus habilidades,
sus disposiciones y condiciones intelectuales, psiquicas, afectivas, por-
que es desde alli desde donde el mundo cobra sentido para la persona.
Sin la empatia y el reconocimiento, en consecuencia, la inclusién no
pasa de ser un mero ideal romdntico inviable, un término vacio que sélo
adquiere significacién en la medida en que soy capaz de situarme en el
lugar del otro.

El tema de la inclusién da por sentado que aquellos a quienes se les
tiene o se les debe incluir, ya sea en la escuela o en el ejercicio de una
actividad, en el trabajo o en las tomas de decisién de la politica, etc., se
encuentran en condiciones especiales o diferentes y que, en consecuencia,
el desempefio de esa actividad los puede poner en desventaja en com-
paracién de los otros en algunos casos. Asi que la inclusién, sin tomar
en consideracién mds elementos por ahora, deja ver que se trata de un
ejercicio inserto en el dmbito de la vida humana intersubjetiva en la que
el reconocimiento de todas las partes es fundamental, porque la persona
que vive en condiciones especiales necesita del apoyo y acompanamiento
de mds personas y porque estas otras personas deben abrirse a la posibili-
dad de ser solidarios con los demds. Situarme en el lugar de una persona
en silla de ruedas, por ejemplo, me permite considerar sus necesidades y,
por tanto, atenderlas. Eso es lo que la empatia y el reconocimiento hacen
posible: la apertura de unos sujetos hacia otros y de alli en adelante la po-
sible solidaridad y cooperacién en aras del bien comun.

34 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

Y como hemos mostrado en estas pdginas tanto en la légica de la alte-
ridad desde el punto de vista de Leibniz como desde la empatia y la inter-
subjetividad desde un enfoque fenomenolégico, se pueden sentar las bases
del reconocimiento y la inclusién educativa en las que lo que se exhibe
finalmente es la dignidad de la persona.

Referencias bibliograficas

Antontou, K. y Karavakou, V. (2017). “Education in crisis: Reflections on the con-
tribution of phenomenology to modern educational and political culture”, En:
Malte Brinkmann, Marc E Buck, Severin Sales Rodel (eds.), Pidagogik—Phinome-
nologie. Verhiltnisbestimmungen und Herausforderungen, Band 3, Springer.

Bak, A. (2019). “Fenomenologia de la enfermedad. A propésito del libro Phenomeno-
logy of Illlness”. En Acta Mexicana de Fenomenologia 4, pp. 29-56.

BartH, C. (2011). “Leibnitian Conscientia and its Cartesian Roots”. En: Studia Leib-
nitiana, (B. 43, H. 2), pp. 216-236.

BartH, C. (2014). “Leibniz on Phenomenal Consciousness”. En: Vivarium, 52, pp.
333-357.

Bauman, Z. (2013). La cultura en el mundo de la modernidad liquida. Trad. Mosconi,
L. México: FCE.

Bauman, Z. (2017a). La globalizacion. Consecuencias humanas. Trad. Zadunaisky, D.
México: FCE.

Bauman, Z. (2017b). Tiempos liquidos. Vivir en una época de incertidumbre. Trad.
Corral, C. México: Tusquets.

Casates, R. (2020a). “Alteridad y reconocimiento en la ontologfa monadolégica de
Leibniz”. En: Endoxa, Nam. 45, pp. 15-28.

CasaLks, R. (2019a). “Apercepcidn y conscientia en la ontologfa monadoldgica de Leib-
niz”. En: Veritas, Nam. 43, pp. 49-67.

CasaLes, R. (2019b). Avatares de la contemplacion y otros ensayos criticos de filosofia.
México: Torres Asociados.

Casatks, R. (2015). “El conflicto entre la espontaneidad y comunicacién entre las
sustancias: un tema clave para comprender el paso de la ontologia leibniziana a su
filosoffa prictica”. En: Casales, R. & Solis, R. Libertad y necesidad en Leibniz. En-
sayos sobre el laberinto leibniziano de la libertad. Puebla: uragp, pp. 203-218.

CasaLEs, R. (2020b). “La crisis de lo bello en la modernidad liquida”. En: Elementos,
118, pp. 37-43.

CosTa, V. (2018). Fenomenologia de la educacion y la formacién. Salamanca: Sigueme.

DEVENIRES 44 (2021) 35



Rubén Sdnchez Mufoz y Roberto Casales Garcia

Duqug, E (1994). “La fuga del universo”. En Racionero, Q. y Rolddn, C. (coord.).
G. W Leibniz. Analogia y expresion. Madrid: Editorial Complutense, pp. 289-305.

Ecuefta, G., y Ainscow. M. (2010). “La educacién inclusiva como derecho. Marco
de referencia y pautas de accién para el desarrollo de una revolucién pendiente”.
IT Congreso Iberoamericano de Sindrome de Down. Granada, Espana. Recupera-
do de: https://www.uam.es/personal_pdi/stmaria/sarrio/ DOCUMENTOS, %20
ARTICULOS,%20PONE NECIAS,/Educacion%20inclusiva%20como%?20de-
recho.%20Ainscow%20y%20Echeita.pdf

EscriBano, X. (2015). “Poética del movimiento corporal y vulnerabilidad: una re-
flexion desde la fenomenologia de la enfermedad” en Revista Coberencia. Vol. 12.
No. 23. Medellin, Colombia. pp.71-88

GALLAGHER, S. y Zahavi, D. (2020). Phenomenological Mind. Routledge.

HEecer, G.W.E (2002). Enciclopedia de las ciencias filoséficas. Trad. Ovejero y Maury,
E. México: Casa Juan Pablos.

Husserw, E. (2020). Problemas fundamentales de la fenomenologia. Madrid: Alianza.

Hussere, E. (2002). Renovacion del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Barcelona/
México: Anthropos/uam.

Husskere, E. (1987). “El espiritu comin (Gemeingeist) Iy II (1921)”. Thémata, pp.
131-158.

IxkineiMo, H. & Laitinen, A. (2007). “Analyzing Recognition: Identification, Ack-
nowledgement, and Recognitive Attitudes towards Persons”. En: Brink, B. van
den & Owen, D. (eds.) Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition of
Critical Social Theory. New York: Cambridge University Press, pp. 33-56.

Kant, 1. (1999). Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. Trad. Mardomin-
go, J. Barcelona: Ariel.

Kutstap, M. (1981). “Leibniz, Animals, and Apperception”. En: Studia Leibnitiana
(Bd. 13, H. 1), pp. 25-60.

Lesniz, G.W. (1965). Die Philosophischen Schriften. Herausgegeben von Gerhardt,
C.I,, Hildesheim.

Leniz, G.W. (2009). Escritos de filosofia juridica y politica. Ed. de Salas, ]J. Madrid:
Biblioteca Nueva.

Lesniz, G.W. (1997). G. W/ Leibniz, Der Briefwechsel mit Antoine Arnauld. Ed. de
Finster, R. Felix Meiner Verlag, Hamburg.

Leniz, G.W. (2010). G.W. Leibniz. Obras filoséficas y cientificas. 2. Metafisica. Ed.
Gonzilez, A.L., Granada: Comares.

Lesniz, G.W. (2012). G.W. Leibniz. Obras filosdficas y cientificas. 10. Ensayos de Teo-
dicea. Ed. Guillén Vera, T., Granada: Comares.

Leniz, G.W. (2007). G. W Leibniz. Obras filoséficas y cientificas. 14. Correspondencia
1. Ed. de Nicolds, J.A., Granada: Comares.

LeieNiz, G.W. (2011). Gottfried Wilhelm Leibniz. Ed. de Echevertia, J., Madrid: Gredos.

36 DEVENIRES 44 (2021)



Empatia, reconocimiento e inclusion

LeisNiz, G.W. (1991). Los elementos del derecho natural. Ed. de Guillén Vera, Madrid:
Tecnos.

Lemeniz, G.W. (2015). Methodus Vitae. Vol. 3. Etica o Politica. Ed. Andreu, A., Ma-
drid: Plaza y Valdés.

LesNniz, G.W. (1893). Mitteilungen aus Leibnizens ungedrucken Schrifien. Von G.
Mollat, Leipzig.

LesNiz, G.W. (1992). Nuevos ensayos sobre el entendimiento humano. Trad. Echeve-
rria, J., Madrid: Alianza.

LesNiz, G.W. (1961). Opuscules et fragmentes inédits de Leibniz. Extraits des manus-
crits de la Bibliothéque royale de Hanovre. Par Couturat, L. Hildesheim.

LeeNiz, G.W. (1954). Principes de la nature et de la grice fondés en raison. Principes
de la philosophie ou monadologie. Publiés intégralement d’aprés des lettres inédites
par Robinet, A., Paris.

Lesniz, G.W. (1923). Séimtliche Schrifien und Briefe. Von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin, Darmstadt (1923 y ss.), Leipzig (1938 y ss.), Berlin
(1950 y ss.).

LeieNiz, G.W. (1948). Textes inédits d aprés les manuscrites de la bibliothéque provincia-
le de Hannovre. Publiés et annotés par Grua, G. Paris.

Lewrs, C.S. (2000). La abolicion del hombre. Reflexiones sobre la educacién. Barcelona:
Andrés Bello.

Magri, E. (2015) “Subjectivity and Empathy: A Steinian Aproach”. En: Emanuele
Mariani (ed.). Discipline Filosofiche: Figures, Functions and Critique of Subjectivity
beginning from Husserlian Phenomenology, Vol. xxv, Nam. 2, pp. 129-148.

McRaEg, R. (1948). Leibniz: Perception, Apperception and Thought. Toronto: Toronto
University Press.

MEDINA4, J. (2020). “Indiferencia’. En: Casales, R., Medina, J. & Sinchez, R. Problemas
actuales de ética y antropologia desde una perspectiva interdisciplinaria. En prensa.
MENEsEs, R. W. y Larkin, M. (2012). “Edith Stein and the Contemporary Psychologi-

cal Study of Empathy”, Journal of Phenomenological Psychology 43 (2012) 151-184.

MERLEAU-PONTY, M. (1993). Fenomenologia de la percepcién, Barcelona: Planeta-De
Agostini.

Moraa, L. E. (2017). “La educacién inclusiva en México: una asignatura reprobada’,
en Revista Electronica de Investigacion e Inclusion Educativa, Vol. 2, Num. 1, pp.
17-27. https://biblat.unam.mx/hevila/Revistaelectronicadeinvestigacioneinnova-
cioneducativa/2017/vol2/no1/2.pdf

Rorpin, C. (2017). “Mejorando el mejor de los mundos posibles: ética y politica en
Leibniz”. en: Casales, R. y Castro, ].M. (comps.). La modernidad en perspectiva. A
trescientos anos del fallecimiento de Leibniz. Granada: Comares, pp. 115-129.

SANCHEZ, R. Persona y afectividad. Invitacién a la fenomenologia de Edith Stein. Bogo-
ta: Aula de Humanidades, 2020.

DEVENIRES 44 (2021) 37



Rubén Sdnchez Mufoz y Roberto Casales Garcia

SAncHEZ, R. “Fenomenologia de la expresién en Edith Stein”, Eikasia 93, pp. 21-35.
heeps://www.revistadefilosofia.org/93-02.pdf

SAncHEZ, R. (2019). “La imagen dindmica de la persona en Edith Stein”, en Gonzd-
lez, E., Edith Stein. Fildsofa del siglo xx para el siglo xxi, Buenos Aires: Biblos, pp.
15-30.

Siep, L. (2014). Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen
zu Hegels Jeaner Phianomenologie des Geistes. Hamburg.

ScHELER, M. (2001). Etica. Nuevo ensayo de fundamentacion de un personalismo ético,
Madrid: Caparroés.

STEIN, E. (2005). Sobre el problema de la empatia. En: Obras completas 11. El Carmen/
Espiritualidad/Monte Carmelo: Vitoria/Madrid/Burgos.

UNESCO (2021). “Hacia la inclusién en la educacién: situacién, tendencias y desafios,
25 afos después de la Declaracién de Salamanca de la UNESco, recuperado de:
hteps://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000375748

UNESCO (1994). “Declaracién de Salamanca y Marco de Accién sobre Necesidades
Educativas Especiales”, recuperado de: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/
pf0000098427 _spa?poslnSet=2&queryld=38cd79d3-4eb7-48¢0-baf4-d816c082
091b

Varaas, G. (2019). Fenomenologia y Performance. Bogotd: Editorial Aula de
Humanidades.

VENDRELL, [. (2015). “Empathy, Emotional Sharing and Feelings in Stein’s Early
Work”, en Human Studies, Special Issue “Empathy and Collective Intentionality.
The Social Philosophy of Edith Stein” (Guest Editors: Thomas Szanto and Der-
mot Moran), Springer.

VLIEGHE, ]. (2018) “The Body in Education”. En Paul Smeyers (Ed.). /nternational
Handbook of Philosophy of Education, Part 11, Springer, pp. 1013-1026.

WALDENFELS, B. (2015). Exploraciones fenomenoldgicas acerca de lo extrano, Ed. Gusta-
vo Leyva, Anthropos/umsnt: Barcelona/Morelia.

Zanavy, D. (2018), “Getting it quite wrong: Van Manen and Smith on Phenomeno-
logy” en Qualitative Health Research, pp.1-8

Zanavy, D. (2000). Subjectivity and selfhood: investigating the first-person perspective.
Cambridge, ma: M1t University Press.

l

38 DEVENIRES 44 (2021)



