
M Á U A

R V T 
 H R U

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

D R

G D

J M V

A A B A

Traducción

M H

Entrevista

Í S, R S 
 C D

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

Presentación.  
Filósofas de la Modernidad temprana.  
Aportes, encuentros y diálogos

Yurisan Berenice Bolaños Ruiz
Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación
Claudia Lavié
Universidad Nacional de General Sarmiento
María Guadalupe Zavala Silva
Instituto de Investigaciones Históricas-umsnh

¿En perseguirme, mundo, qué interesas?
¿En qué te ofendo, cuando sólo intento
poner bellezas en mi entendimiento
y no mi entendimiento en las bellezas?
Sor Juana Inés de la Cruz

Plantear que las mujeres han sido excluidas de la historia de la filoso-
fía parece ser, hoy en día, un argumento no debatible. La academia ha 
aceptado –por paradójica que suene la cuestión– la existencia de una au-
sencia. La omisión de las filósofas de la historia del conocimiento, escrita 
esencialmente por varones, fortaleció el viejo orden tradicional patriarcal. 
Saldar una deuda histórica con el pensamiento femenino va más allá de 
mencionar sus nombres. Implica reconocer que no fueron las filósofas 
figuras aisladas o excepciones; que su exclusión distorsionó la historia del 
conocimiento tal cual la conocemos hoy.

El quehacer que han desarrollado en las últimas décadas las bibliote-
carias e historiadoras feministas ha contribuido a reconocer el lugar de las 

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1048
Devenires. Año xxvii, Núm. 53 (enero-junio 2026): 87-92

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1048


Devenires 53 (2026)88

mujeres en la filosofía. Se han digitalizado manuscritos e impresos de mujeres 
de siglos pasados y se han recuperado documentos que antes no represen-
taban interés alguno para aquellos bibliotecarios e historiadores poseedo-
res de una selectiva mirada patriarcal. Pero el trabajo realizado no termina 
con el mero rescate histórico de los papeles y los nombres de las filósofas, 
busca estudiar su producción filosófica, resaltar las comunidades que crea-
ron, las redes que construyeron y los diálogos que sostuvieron con sus con-
temporáneas y contemporáneos. Rastrear las interlocuciones y los debates 
que ellas llevaron a cabo nos permite revertir una lógica historiográfica que 
las menospreció y llevó al desconocimiento de sus obras. Las filósofas no 
deben ser las viñetas al margen de la gran historia de la filosofía, han estado 
presentes en todas las épocas y las latitudes; reducir sus aportes a mencio-
nes secundarias nos lleva a ensanchar el relato de un quehacer filosófico 
preeminentemente masculino. 

El siglo XVII representa un momento estelar dentro de la filosofía, los 
manuales escolares suelen presentarlo como el inicio de un periodo fértil 
y novedoso que determinaría los cauces del pensamiento moderno. Aun-
que se reconoce la riqueza intelectual de esa época, esta se sitúa en dos po-
los: en la senda de la racionalidad cartesiana –que a la postre dio forma a 
la subjetividad moderna– o en franca oposición a ella. Esta manera exclu-
yente y polarizada de concebir la historia no es exclusiva de la historia de 
la filosofía, es un prejuicio que suele atravesar el quehacer historiográfico. 
Es, dentro de cada ciencia, la institucionalización de una historia única 
que excluye aquellos pensamientos que no se ajustan a su relato. Reco-
nocer la existencia de este prejuicio historiográfico nos puede permitir 
sortear la lógica de esa historia única y pensar, retomando las palabras de 
Platas Viridiana Benítez, “en una Modernidad colmada de problemáticas 
que van más allá de las pautas epistemológicas del mal concebido sujeto 
moderno, y que relevan más riqueza de la que hubiéramos podido hallar 
si nos hubiéramos limitado al mero estudio de la constelación de filósofos 
canónicos” (Viridiana Platas Benítez y Leonel Toledo Marín, 2014).

Si aceptamos que el pensamiento filosófico de un momento histórico 
no se define exclusivamente por un conjunto limitado de afirmaciones o 
preguntas “centrales” atribuidas a grandes nombres “aislados”, sino que 

Yurisan Berenice Bolaños Ruiz / Claudia Lavié / María Guadalupe Zavala Silva



Devenires 53 (2026) 89

la auténtica comprensión de dichas afirmaciones o preguntas implica in-
terpretarlas como emergentes de procesos de un complejo debate coral, 
no puede decirse conclusivamente que las mujeres no aportaron a cier-
tos temas. A veces, consideraciones juzgadas como no pertinentes desde 
determinada óptica revelan a una mirada más atenta su carácter activo 
en los intercambios forjadores de conceptos centrales o, incluso, pasan 
a primer plano per se desde la perspectiva de otros momentos históricos. 
Tomemos como ejemplo dos vertientes clásicas: la filosofía política y la 
filosofía natural. En el primer caso, muchos de los aportes de las mujeres 
modernas –que la historia canónica de la filosofía política dejó de lado– 
están actualmente considerados como precedentes, o como réplicas im-
portantes a cuestiones de su tiempo, y ocupan un lugar relevante en el 
pensar actual de la política. Es el caso, por ejemplo, de las contribucio-
nes de las mujeres basadas en experiencias vividas y en la administración 
social de sus cuerpos dentro de un orden dominantemente masculino. 

El artículo de Dominique Raby, “Xochiquétzal múltiple. Amor y sa-
nación en la filosofía (palabra-acción-mundo) femenina prehispánica”, 
representa un reto tanto para la lógica de la historia única que predomina 
en el ámbito filosófico, como para el trabajo de recuperación de la filosofía 
escrita por mujeres. En efecto, Dominique Raby plantea su investigación 
en la encrucijada de una doble exclusión por parte de la historia de la 
filosofía; la de los pueblos originarios de América y la de las mujeres. La 
autora busca rescatar la contribución de las mujeres a la filosofía nahua 
prehispánica; sostiene que es posible identificar a través de sus prácticas 
una filosofía femenina. Para reconstruir esta filosofía es necesario, por un 
lado, abandonar el sistema de categorías que organiza el pensamiento mo-
derno para sustituirlo por la triada: palabras, acción, mundo; y, por otro 
lado, reconocer que el sujeto de enunciación de esta filosofía es un suje-
to colectivo. Buscar reconstruir la voz femenina de esta filosofía implica, 
además, atravesar el sistema de género –que por su naturaleza la niega–. 
Dominique Raby sortea la cuestión haciendo uso de la figura cósmica de 
la deidad femenina: Xochiquétzal. Figura presente en la poesía amorosa (el 
cococuicatl) y en los sortilegios que componen el arte de sanar (el nahua-
llatolli); tanto en la poesía como en el arte de sanar, la sexualidad femenina 

Presentación. Filósofas de la Modernidad temprana. Aportes, encuentros y diálogos



Devenires 53 (2026)90

expresa, con toda su ambivalencia, poder y resistencia. El árbol florido, el 
huipil, las múltiples expresiones de Xochiquétzal son figuras que permiten 
pensar, sostiene Raby, la sexualidad femenina como positiva y sanadora, 
por tanto, situada fuera de las lógicas habituales de la complementariedad 
y la heteronormatividad.

Por razones no ajenas a las limitaciones femeninas impuestas social-
mente y las urgencias de sus experiencias vitales, las contribuciones de 
las filósofas están frecuentemente atravesadas por tópicos como la exi-
gencia de validación intelectual, las críticas a las costumbres y las deman-
das de educación. A la vez, sus redes de interlocución y sus expectativas 
fueron diferentes a las de los varones; lo que plantea para sus actuales 
estudios desafíos particulares. En el Traité de la Moral y de la politique 
de Gabrielle Suchon, por ejemplo, el proyecto filosófico y político de 
la autora se expresa, en gran medida, a través de referencias teológicas. 
¿Cómo abordar desde la filosofía un tratado dedicado a la Santísima Tri-
nidad donde la Biblia es omnipresente? El artículo de Gabriela Domecq, 
“Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité de la morale et de 
la politique de Gabrielle Suchon”, propone un acceso posible; Domecq 
encara el problema que plantea para la filosofía el Traité atendiendo a las 
condiciones de producción de la obra. El acercamiento histórico de la 
obra permite reconocer que las referencias teológicas, lejos de expresar 
una adhesión acrítica a la ortodoxia católica, la subvierten para construir 
una filosofía de la libertad que no admite más restricciones que aquellas 
que determinan la razón y la inclinación de la voluntad. Las referencias 
bíblicas y teológicas son descontextualizadas e, incluso, modificadas por 
Suchon para hacer coincidir la filosofía del Traité con el mensaje salvífico 
de Cristo entendido como promotor de la libertad humana. El Traité da 
cuenta de las originales estrategias argumentativas que las filósofas idea-
ban para sortear la censura y las restricciones de acceso al conocimiento.

En el ámbito de la filosofía natural, el canon de la modernidad des-
taca un elenco estándar de personajes en la narrativa de la Revolución 
Científica. La época construye una imagen del universo esencialmente 
mecánica, que ha sido comprendida por las lecturas feministas no sólo 
como una ciencia hecha por varones sino para varones (Escayol, 2017). 

Yurisan Berenice Bolaños Ruiz / Claudia Lavié / María Guadalupe Zavala Silva



Devenires 53 (2026) 91

La restricción del acceso al saber impuesta a las mujeres se contradice 
con la supuesta universalidad del sujeto del conocimiento moderno. Las 
lecturas feministas identifican en la física mecanicista derivas sociales 
como la comprensión de la interacción entre hombres y mujeres según 
la dicotomía activo/pasivo asociada al movimiento corporal. Las filó-
sofas acusaron estas derivaciones de la cosmología científica y gestaron 
réplicas en términos de la propia filosofía natural, con alternativas a los 
conceptos, a las perspectivas metodológicas y a la concepción misma del 
conocimiento y la configuración del objeto-mundo. En el nacimien-
to mismo de la ciencia moderna, las mujeres, designadas como sujetos 
epistemológicamente no aptos para el quehacer científico, hacían ciencia 
y reflexionaban sobre los alcances de sus propios proyectos. Lejos de 
suscribirse de manera poco crítica a las corrientes del pensamiento en 
turno, ellas contribuyeron activamente a que la razón moderna midiera 
sus límites y repercusiones. Como un ejemplo del cuestionamiento a la 
comprensión unívoca de la razón, el artículo de Los mundos fantásticos 
de Margaret Cavendish da cuenta de cómo la postura filosófica pansi-
quista de Margaret Cavendish necesita de la fantasía como alternativa 
epistémica creativa para ser comprendida. Este texto, centrado en una de 
las autoras actualmente más admitidas como contribuyentes a la filosofía 
y la ciencia modernas, retoma la sincronía entre la ficción y el tratado fi-
losófico para resaltar el potencial creativo de la imaginación y cuestionar 
las presunciones sobre lo observable. 

Otro de los desafíos es el que toma Aída Atenea Bullen Aguiar en 
el ensayo “La pintura y la ciencia de Maria Sibylla Merian: entre la ar-
queología del saber y el análisis de la teoría del punto de vista”; Bullen se 
muestra receptiva ante la complejidad de un tiempo histórico donde Eu-
ropa domina sobre las culturas americanas. A partir de la filosofía situa-
da de Donna Haraway y el análisis de la problemática colonial, hace una 
serie de reflexiones punzantes –y en ocasiones, dolorosas– sobre cómo se 
configuró la desigualdad científica. La historia de Maria Sibylla permite 
ver cómo la historia única integra, en nombre de la ciencia moderna, el 
racismo y la esclavitud. Aida Atenea Bullen Aguilar nos conduce a una 
especie de disección filosófico-feminista en la que analiza cómo se cons-

Presentación. Filósofas de la Modernidad temprana. Aportes, encuentros y diálogos



Devenires 53 (2026)92

truye el relato de quiénes somos, a través de lo que hacemos en nuestro 
quehacer filosófico y científico. La epistemología feminista que recoge 
la autora para problematizar la obra de Maria Sibylla es igualmente útil 
para analizar los entramados políticos, económicos y culturales que sos-
tienen la producción científica actual. En este sentido, el texto es una 
invitación a volver la mirada sobre nuestras propias experiencias para 
reconocer en ellas injusticias compartidas con las pensadoras que nos 
antecedieron, pero también privilegios comunes. 

Las filósofas estudiadas en los textos anteriormente reseñados son 
una pequeña muestra de la vasta y heterogénea constelación intelectual 
que el pensamiento femenino desplegó en los albores de la Modernidad. 
Lejos de conformarse con el rol de discípulas o glosadoras, abrieron ve-
tas inéditas de reflexión sobre la naturaleza, la educación, la política, la 
religión, la imaginación, la razón y la relación entre los sexos. Aquellos 
horizontes de sentido que ellas vislumbraron –horizontes de una razón 
encarnada, de una ética de los cuidados, de una crítica a la hegemonía 
intelectual masculina, de una peculiar relación con la naturaleza y lo 
sagrado–, aunque ensombrecidos durante siglos, se revelan hoy, a la luz 
de una hermenéutica feminista, de una asombrosa actualidad y lumino-
sidad. Su relectura no es un mero ejercicio de justicia arqueológica, sino 
un acto filosófico de primer orden: nos permite reconfigurar nuestro 
propio paisaje conceptual y descubrir linajes alternativos de racionali-
dad. En ellos late una esperanza epistemológica, la posibilidad de un 
saber más inclusivo y complejo. He aquí, pues, que este breve recorrido 
es, en su esencia, el intento de seguir el rastro de una Xochiquétzal múl-
tiple, rebelde y vital.

Yurisan Berenice Bolaños Ruiz / Claudia Lavié / María Guadalupe Zavala Silva


