
M Á U A

R V T 
 H R U

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

D R

G D

J M V

A A B A

Traducción

M H

Entrevista

Í S, R S 
 C D

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

Diego Fusaro. Pensar diferente: Filosofía del disenso. España, 
Trota, 2022, 172 pp., ISBN: 978-84-1364-078-5

Daniel Díaz Ramírez
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

El concepto de disenso suele abordarse a través de una serie de expresio-
nes plurales y usuales que resultan demasiado vagas para comprender 
sus complejidades políticas y filosóficas. Términos como revolución, re-
belión, protesta o resistencia, entre otros, son recurrentes como sinónimos 
genéricos que intentan capturar la oposición al poder y al discurso do-
minante. En Pensar diferente: Filosofía del disenso, Diego Fusaro (2022) 
realiza una reflexión crítica y sistemática sobre este conjunto de prácticas 
y conceptos, señalando sus límites y proponiendo nuevas vías para pen-
sar la resistencia y el desacuerdo desde una perspectiva crítica y filosófica.

En esta obra, el autor sostiene que el disenso se configura como un 
archipiélago multifacético de pasiones y modos de sentir, como indica 
su raíz semántica que remite a un “sentir diferente” (dissentio) respecto 
al sentido común. Esta experiencia originaria de diferencia constituye el 
elemento fundamental desde el cual emergen las diversas formas de opo-
sición y antagonismo. En consecuencia, el autor aclara que no es posible 
considerar el disenso simplemente como una categoría conceptual dentro 
de la política ni reducir su estudio al léxico de la filosofía política, abrien-
do así una perspectiva más amplia y profunda para su comprensión.

Se trata, como se lee en esta obra, de un concepto demasiado amplio 
y, sin embargo, viene formando parte de la variada galería de la epopeya 
humana, Prometeo disintió ante la orden divina que pretendía la subor-
dinación de los mortales, después Sócrates ante las leyes injustas de la 
polis ateniense, luego le tocó a Espartaco oponerse a la inicua norma 
que decretaba la esclavitud para él y sus compañeros. Disintieron Lutero 

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1046
Devenires. Año xxvii, Núm. 53 (enero-junio 2026): 281-284

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1046


Reseñas

Devenires 53 (2026)282

y los herejes medievales, luego Giordano Bruno y Julio César Vanini, 
símbolos eternos del coraje de estar en contra. De esta lista resalta Jesús, 
quien se opuso a las injusticias del reino terrenal, y al propio Marx quien 
su opuso a las leyes del capital. Y también Nelson Mandela, quien se 
opuso a la segregación, y por supuesto Ghandi, quien apeló a la desobe-
diencia civil. Pero no se podría excluir a Martin Luther King y Ernesto 
“Che” Guevara, porque la historia humana, asegura Fusaro (2022), “es 
también la historia del disenso”. 

El disenso cuestiona, por definición, el orden establecido, aunque este 
sea nombrado de distintas maneras, no tiene una sola raíz, ni una sola 
forma de expresión. El acto de disentir puede ser entendido justamente 
como una intensidad que surge de la conciencia del sujeto, una fuerza 
ligada más al ámbito de las pasiones que al de los conceptos, un senti-
miento que nace primero como algo personal para luego convertirse en 
un movimiento social y organizarse en forma y figuras heterogéneas. 

De acuerdo con Fusaro (2022), en la historia de Occidente el acto de 
disentir siempre ha sido castigado y perseguido, sus protagonistas –des-
de los herejes a Giordano Bruno– a menudo pagaron con sus propias 
vidas. En la Atenas democrática del siglo IV a.C., por ejemplo, el disen-
so estaba prohibido y condenaba al ostracismo, al considerarse peligroso 
para la estabilidad política de la comunidad. El disenso, normalmente, 
debe disciplinarse. 

Hay, en esta topología del disenso, un elemento que no debemos 
perder de vista, a saber, la desobediencia razonada como una de las for-
mas principales del disenso. De acuerdo con Henry David Thoreau la 
desobediencia se expresa en una forma de “retirar el apoyo”. Se trata más 
bien de una “revolución pacífica”, pero no necesariamente “no-violenta”, 
contraria por supuesto a la práctica de desobediencia que ejercerá Ghan-
di como la “no violencia”. Como se lee, la rebelión y el disenso son cons-
tantes históricas y existenciales del ser humano, expresadas en múltiples 
formas (revolución, protesta, resistencia, huelga, insurrección, etc.) que 
se oponen a un orden establecido –o a un consenso dominante–, incluso 
los mitos fundantes como Prometeo y Adán y Eva, hasta figuras filosófi-
cas y políticas han encarnado la oposición y la crítica al poder dominan-



Reseñas

Devenires 53 (2026) 283

te. Por tanto, la definición amplia del disenso como “pensar diferente”, 
abarcando rebelión, protesta, desacuerdo, insubordinación y resistencia, 
son formas históricas de oposición al poder dominante. 

A lo largo de 18 apartados, Pensar diferente. Filosofía del disenso (2022) 
despliega un análisis marxista que aborda la historia, función y crisis 
contemporánea del disenso. Este ensayo, además, realiza un recorrido 
crítico y filosófico por las diversas formas, causas y posibilidades del di-
senso, presentándolo como una práctica esencial para la democracia y la 
transformación social frente al pensamiento único dominante. 

Para ello, el autor despliega, por un lado, el análisis de cómo la so-
ciedad contemporánea ha logrado aniquilar el disenso auténtico, im-
poniendo un pensamiento único que pretende conciliar lo posible con 
lo real, generando un conformismo masivo y un falso pluralismo. No 
obstante, el disenso es condición fundamental para la democracia, pues 
permite la coexistencia de opiniones diversas y fortalece el poder demo-
crático frente al conformismo. Y, por otro lado, esboza una crítica a la 
neutralización del disenso por parte del sistema neoliberal, que ejerce un 
“control blando” del pensamiento mediante la homogeneización cultu-
ral, la reducción del léxico crítico y la fragmentación social. 

Pensar diferente. Filosofía del disenso (2022) ofrece una crítica profunda 
a la izquierda contemporánea por abandonar la lucha de clases y su esencia 
emancipadora, desplazando la agenda hacia cuestiones identitarias funcio-
nales al capitalismo. Esta transformación contribuye a la pérdida del con-
flicto social y a la dilución de un disenso político auténtico. Frente a ello, 
el autor plantea la urgente necesidad de reconstruir un pensamiento que 
reconozca lo inevitable, reimaginando el presente y generando estructuras 
que unan a los humillados y oprimidos en contra del pensamiento único. 

La propuesta filosófica del libro integra la lucha por derechos civiles y 
sociales, articulando la pluralidad con la búsqueda de lo humano univer-
sal. Se llama a un disenso político que identifique claramente al enemigo: 
la sociedad de mercado, el neoliberalismo y el individualismo relativista, 
fuerzas que obstaculizan la conciencia crítica y la resistencia colectiva. 

Sin embargo, el texto también es una invitación a mantener la es-
peranza y la resistencia activa, ya que la paradoja del consenso simula 



Reseñas

Devenires 53 (2026)284

pluralidad mientras homogeneiza y neutraliza el conflicto social. En este 
sentido, la filosofía se presenta como práctica y ejercicio del disenso, 
abriendo espacio para un pensamiento diferente –condición indispen-
sable para la democracia–. El libro analiza así las figuras históricas y fe-
nomenológicas del pensar diferente, marcando un gesto imprescindible 
contra la uniformización global de las conciencias y el falso pluralismo 
contemporáneo. 

Diego Fusaro (1983-) es director de Filosofía Política en el Instituto 
Alti Studi Strategici e Politici de Milán. Además, es colaborador habi-
tual de los diarios La Stampa e Il Fatto quotidiano. Parte de su obra se 
ha traducido al español, destacan Todavía Marx. El espectro que retorna 
(2017), Antonio Gramsci. La pasión de estar en el mundo (2018), Idea-
lismo y barbarie. Para una filosofía de la acción (2018), Marx idealista 
(2020), Historia y conciencia del precariado. Siervos y Señores de la globali-
zación (2021), El nuevo orden erótico (2022) y Odio la resiliencia (2024).


