
M Á U A

R V T 
 H R U

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

D R

G D

J M V

A A B A

Traducción

M H

Entrevista

Í S, R S 
 C D

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

Nihilismo y sentido.  
Entrevista a Costantino Esposito

Íñigo Sánchez Trujillo
Rubén Sánchez Muñoz
Christian Duecker García
UPAEP, Universidad

Resumen: Esta entrevista a Costantino Esposito presenta un diálogo sobre el nihilis-
mo y la búsqueda de sentido a partir del mismo. Es un pequeño viaje a través de la 
carrera del doctor Esposito, quien nos guía para comprender su investigación hacia el 
nihilismo, el cual permea nuestra sociedad actual mucho más allá del mundo de los 
valores, influenciando también la producción literaria y de los medios audiovisuales, 
los cuales nos ayudan a comprender de una manera más cercana el fenómeno de la 
búsqueda del sentido en la vida de las personas.

Palabras clave: individuo, apertura, literatura.

Abstract: This interview with Costantino Esposito presents a dialogue on nihilism 
and the search for meaning starting from it. It is a brief journey through Dr. Esposito’s 
career, as he guides us in understanding his research into nihilism, which permeates 
our contemporary society far beyond the realm of values. It also influences literary 
production and audiovisual media, which help us to better understand the phenome-
non of the search for meaning in people’s lives.

Keywords: individual, opening, literature.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1039
Devenires. Año xxvii, Núm. 53 (enero-junio 2026): 237-247

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1039


Devenires 53 (2026)238

Introducción

En el marco de las “V Jornadas de Persona y trascendencia”, realizadas 
los días 28 y 29 de abril de 2025 en el edificio de Posgrados de la Uni-
versidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, tuvimos como invi-
tado y profesor humanista al filósofo italiano Costantino Esposito. Él se 
doctoró en Filosofía por la Università degli Studi di Bari (Italia) con una 
disertación titulada “Heidegger e Kant: 1912-1929” en el año de 1978, 
bajo la dirección de Ada Lamacchia. Actualmente es profesor de Histo-
ria de la Filosofía e Historia de la Metafísica en la Università degli Studi 
di Bari (Italia), en el Dipartimento di Ricerca e Innovazione Umanistica 
(DIRIUM) y en el Istituto di Studi Filosofici de la Università della Svi-
zzera Italiana (USI) en Lugano. Desde diciembre de 2021 es Profesor 
Honoris Causa en el “International Institute for Hermeneutics”.

Durante su estancia en la Universidad, tuvimos la oportunidad de 
dialogar en varios momentos con Costantino Esposito. En especial, nos 
reunimos una tarde en la sala 3 del edificio de Posgrados para hablar de 
varios temas. Como en otras entrevistas que hemos realizado anterior-
mente, quisimos preguntarle cómo fue su acercamiento a la filosofía, ya 
que a lo largo de la historia se ha reflexionado mucho acerca de cómo 
alguien llega a ser filósofo, y en una época como la nuestra la pregunta 
cobra especial importancia. Al ser especialista en el tema del nihilismo 
quisimos aprovechar para preguntarle por el sentido de este fenómeno, 
en particular porque el filósofo italiano considera el nihilismo como una 
oportunidad para preguntarse por el sentido. Hablamos de los filósofos 
que han influido en su pensamiento, de las relaciones entre filosofía y 
literatura, y entre nihilismo, tecnología, cine y creatividad, y de una po-
sible ética, de la que el filósofo en principio toma distancia.

Dentro de las obras recientes de Costantino Esposito pueden destacarse 
las siguientes: Il nichilismo del nostro tempo. Una cronoca (Carocci, Roma 

Íñigo Sánchez Trujillo / Rubén Sánchez Muñoz / Christian Duecker García



Devenires 53 (2026) 239

2021) que se ha traducido al español, ruso, portugués, inglés y francés; 
Introduzione a Heidegger, il Mulino, Bologna 2017, entre muchas otras.
Rubén Sánchez Muñoz: Muchas gracias, profesor, por concedernos este 
espacio. Estamos muy contentos por tenerlo en nuestra Universidad. En 
primer lugar, nos gustaría que nos hable de un asunto muy personal. 
¿Cómo llegó usted a la filosofía?, y, derivado de ello, ¿qué razones daría 
usted a quien pudiera estar interesado por las grandes preguntas de la vida, 
para estudiar filosofía?
Costantino Esposito: La respuesta emerge de mi experiencia, no podría 
recurrir a una de las varias definiciones de la filosofía, de su trabajo. Para 
mí, la filosofía es la aventura del descubrimiento del Ser. Cuando pro-
nuncio esa palabra mágica, Ser, puede parecer vacía, muy abstracta. Pero 
Ser es el nombre de una experiencia, no de un fenómeno cosmológico o 
psicológico, es decir, del encuentro entre nuestro yo entendido como una 
apertura consciente, un espacio de acogida de la donación de las cosas, 
las personas, los acontecimientos. El descubrimiento de la filosofía para 
mí empieza del estupor de la mera vida por su encuentro. Normalmente 
entendemos el encuentro como la suma de dos elementos: está la realidad 
y el yo, quienes en cierto momento se encuentran. El enigma, el problema 
permanente de la filosofía es percibir la pertenencia originaria del yo y de 
la realidad. A esa pertenencia doy el nombre de Ser, la cual es finita, no 
absoluta, por la simple razón de que llegamos al mundo y este ya estaba. 
No es un encuentro simétrico, hay una trascendencia del mundo, pero 
este sólo significa en cuanto se encuentra con el yo. Esto no quiere decir 
que el mundo dependa subjetiva o relativamente del yo, porque el yo es 
una apertura que permite al mundo hablarnos y contarnos su secreto. El 
nombre de esta apertura del yo es la pregunta, nosotros estamos expuestos 
al mundo en la medida en que preguntamos. Creo que esa es la gran dife-
rencia entre la inteligencia humana y la inteligencia natural o artificial, ya 
que la natural representa la capacidad para resolver problemas, mas no se 
pregunta el por qué. La artificial, por su parte, tiene una capacidad pro-
gramada para calcular los problemas y otorgar una posible respuesta, sin 
precisar la pregunta del sentido. Sólo la inteligencia humana es apertura, 
mucho más que cálculo, pues va a preguntar el sentido.

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Devenires 53 (2026)240

La filosofía es una actividad muy fascinante [los americanos dirían muy 
sexy], porque da cuenta de nuestra postura en el mundo. La posibilidad 
ofrecida al mundo de manifestarse en el yo. Para mí es un trabajo muy 
entusiasmante y muy duro, no es edificante ni sentimental, porque tene-
mos que comprender las cosas, y hacer esto es muy complejo porque el 
fenómeno es simple. Parece una contradicción, el trabajo más fuerte es 
comprender la simplicidad, el ponerse frente a una cosa que no dependa 
de nosotros. Yo creo que es una experiencia que vale la pena trabajar, por 
eso invitaría a un joven a comenzar la carrera de filosofía, si se tiene este 
deseo de comprender las cosas en sí mismas, el Ser.
Christian Duecker: Profesor, la capacidad de preguntar está en el cen-
tro del ejercicio filosófico, pero incluso eso necesita ser educado. En su 
experiencia, ¿quiénes han sido sus maestros o qué experiencias han for-
jado en usted esta capacidad de plantear las grandes preguntas? 
C.E.: La pregunta es muy precisa, porque esa atención, esa apertura, no es 
arbitraria, no es una invención. Se necesita un método, un camino que se 
pueda verificar, no es un zigzag, y la dificultad más fuerte de ese camino 
es la de obedecer al dato. Por ejemplo, si tú quisieras ir a la Ciudad de 
México, tomas un camión en dirección al norte, no al sur (dependiendo 
dónde te encuentres, por supuesto), porque ya hay un dato que determina 
el camino. Ahora, en la educación de la filosofía, me gustaría decirlo con 
una maravillosa cita de Simone Weil, la cual uso también en mi libro sobre 
el nihilismo. La cita es de su libro Búsqueda de Dios; ella va a decir que el 
método supremo es el prestar atención. Esto puede parecer una cosa de 
nada, pero, por ejemplo, en el aula de la primaria los niños necesitan que 
la maestra les indique que es necesario prestar atención. La maestra es la 
ayuda pedagógica más fantástica, “por favor, presta atención”, de eso de-
pende la sinceridad. La verdad de las cosas no está en los libros, podemos 
consultarlos para confrontar las teorías, pero existencialmente la verdad 
depende del prestar atención. Es como implorar a la realidad; “por favor, 
¿me puede decir cuál es su secreto?”.

La capacidad de ver y oír es una sensibilidad. La filosofía es una acti-
vidad mental, claro, pero también es carnal, porque necesita todos nues-
tros sentidos, tenemos que ver, oír, gustar. Una vez el gran Nietzsche 

Íñigo Sánchez Trujillo / Rubén Sánchez Muñoz / Christian Duecker García



Devenires 53 (2026) 241

escribió: “descubrí que lo que todos llaman verdad era mentira, porque 
olía la verdad”. Con esto nos dice que la primera ayuda para descubrir 
el camino del sentido, de aprender a preguntar, es poner atención para 
poder decir esa pregunta. Me gusta definir la pregunta como un deseo, el 
más profundo, el de entrar en contacto consigo mismo y la realidad. La 
primera y más importante ayuda es solicitar la atención para despertar la 
pregunta, el deseo de no contentarse con las respuestas parciales. 

Hay un test existencial para saber cuál respuesta es parcial y cuál no. 
La respuesta en la filosofía no es verdadera cuando bloquea la pregunta. La 
respuesta verdadera es aquella que nunca va a interrumpir la pregunta, al 
contrario, la intensifica. Es como el ejemplo de cuando una persona se ena-
mora de otra, claro que hay una necesidad afectiva, pero el amor no llega 
a un punto donde ya no siga, sino que seguirá exaltando el amor del otro.
Íñigo Sánchez Trujillo: Profesor, buenas tardes, siguiendo con este ejer-
cicio donde la respuesta no interrumpe la pregunta, dentro de sus líneas 
de investigación se nota un particular interés por el nihilismo. Podemos 
aceptar que este último es uno de los grandes temas de nuestros tiempos, 
por lo que quisiéramos preguntarle: ¿cómo definiría nihilismo?, y ¿cuál 
fue su acercamiento al mismo?
C.E.: El nihilismo no es un interés nacido de la nada. Durante muchos 
años he investigado la historia de la metafísica moderna y contempo-
ránea, he partido de Heidegger, luego Kant y también he investigado 
a Francisco Suárez. En cada uno de estos grandes autores lo que me ha 
interesado siempre es la constitución ontológica del ser humano como 
un ser que pregunta, y he definido esa relación con el Ser. El nihilismo 
clásico, su definición todavía válida, recuperada de Nietzsche, dice que 
falta el por qué, falta el fin. Todo lo que queremos ser, los valores sólidos 
y eternos, son construcciones mentales o culturales, en fin, una ficción. 

A finales del siglo XIX con Turguéniev y Dostoievski en Rusia, mien-
tras que en Alemania con Nietzsche, el nihilismo surge como una insur-
gencia de los hijos contra los padres. Nietzsche tiene una gran intuición 
sobre los valores, los fines de la tradición, pues estos parecen alejados 
de la vida. Por esto comprende que ha de decidir por los valores de la 
tradición, muertos, y la vida, cosa que escoge. Esto es claro, pero no 

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Devenires 53 (2026)242

tanto, pues no es posible dividir ideales y vida. Tú lo puedes hacer, pero 
si lo haces, los ideales se vuelven abstractos y la vida, irracional. Con 
Nietzsche existe esta fractura profunda, el nihilista del fin del siglo XIX 
e inicios del XX es el gran destructor. Pero en el siglo XX ocurre una cosa 
muy extraña, pues el nihilismo que había comenzado con una rebelión 
fuerte contra el ser lentamente va a transformarse en un censo común 
burgués, de la aceptación de que no hay sentido. 

Para el nihilista violento, clásico, le es propio un gran deseo de reden-
ción, de cumplimiento. El sentido tradicional no está más como vida, 
pero busca un sentido más valioso. En el siglo XX, sobre todo después de 
la Segunda Guerra Mundial, esta crisis va a transformarse en la solución de la 
misma, es decir, la solución de la crisis es que el sentido último no es po-
sible. Pero para los seres humanos es imposible vivir sin un sentido, ahora 
tenemos que realizar el luto de la falta del sentido en todos los aspectos de 
la cultura. Para hacer una revolución contra la decadencia de la moralidad 
platónico-cristiana, va a inventar, paradójicamente, una nueva morali
dad burguesa que se pueda vender. Todos deseamos el sentido, pero, se-
ñoras y señores, ya no hay sentido. Tenemos que hacer algunas cosas para 
reemplazar esa falta, aquí comienza mi libro titulado El nihilismo de nues-
tro tiempo, que no es más el nihilismo clásico, porque en nuestra situación 
el nihilismo ha vencido, todos piensan de forma nihilista. El ejemplo más 
impresionante para mí son los padres que clausuran los deseos de los hijos 
para seguir un orden sistemático burgués, aunque sea con las mejores in-
tenciones en mente. En esas situaciones, cuando el nihilismo parece haber 
vencido en todos los campos, va a despertar de nuevo el deseo del sentido. 

La crisis del COVID ha contribuido a comprender esto, todo estaba 
nihilistamente controlado, sin sentido, es decir, todo controlado e inte-
rrumpido frente a la posibilidad de la muerte. Pero cuando nos confron-
tamos a la muerte es necesario preguntarnos, a veces de manera secreta, 
¿por qué estamos aquí? ¿Por qué he nacido? Se estaban despertando de 
nuevo las preguntas más radicales. En mi libro he tratado de documen-
tar eso no con teorías filosóficas, sino como un reportero, a través de 
las series televisivas, la psiquiatría y la literatura para interceptar en el 
desierto del sinsentido la emergencia de un grito, cómo de la oscuridad 

Íñigo Sánchez Trujillo / Rubén Sánchez Muñoz / Christian Duecker García



Devenires 53 (2026) 243

emerge una pequeña luz. El nihilismo no representa una clausura, puede 
ser una ocasión para el renacimiento de la pregunta del sentido.
I.S.T.: Si no es redundante la pregunta, quisiéramos saber del nihilismo, 
pero ahora desde la literatura. Es una pregunta personal, porque vemos 
que se ha trabajado desde la literatura la cuestión sobre el sentido de 
la vida humana y la nada. Como ejemplo tenemos diversos textos: El 
extranjero de Camus, La náusea de Sartre, La metamorfosis de Kafka y 
algún relato de Dostoievski como Memorias del subsuelo. Nos gustaría 
preguntarle: ¿qué papel juega el nihilismo dentro de la literatura? 
C.E.: La literatura es el terreno de cultivo del nihilismo, porque la litera-
tura, la gran literatura, es siempre filosófica, no porque presenta teorías 
filosóficas, sino porque la filosofía se encarna en los personajes. En mi 
libro yo he citado a Philip Roth, Cormac McCarthy y David Foster Wa-
llace, ellos son los más contemporáneos. La literatura es una gran ayuda 
y es más nihilista cuando narra la angustia, la desilusión, la tristeza, y es 
testimonio de que en nosotros hay algo más que el yo. Por ejemplo, Mi-
chelle Houllebecq, el francés nihilista, nos enseña cómo al final, cuando 
todo parece perdido, permanece una pequeña luz de deseo, que no puede 
resignarse. Hay siempre un contramovimiento, el todo o la nada, pero 
es suficiente que un personaje se pregunte por qué: “¿Por qué a mí? ¿Por 
qué esta muerte? ¿Por qué es así?”. Es este movimiento el que despierta 
la espera del sentido, por eso la literatura es como un sismógrafo que va 
a interceptar el movimiento telúrico de la tierra. La filosofía debe esperar 
para poder decir una teoría, pero la literatura ve las cosas, lo que acontece. 
R.S.M.: No me gusta tener una visión negativa o pesimista de la vida; 
pero tampoco se le puede dar la espalda a la realidad, hay que reconocer 
las cosas mismas. La vida es difícil y parece que en muchos sectores de 
nuestra sociedad se complica aún más. Es común caer en la desespe-
ración, la angustia, el tedio y la desesperanza… cuando vemos que en 
nuestro mundo hay guerras, suicidios, secuestros y, en general, mucha 
violencia. ¿Qué podemos hacer personalmente? ¿Hay una postura ética 
que usted defienda y desde la cual enfrentar estas situaciones?
C.E.: Es una pregunta muy buena, pero yo prefiero partir de una postura 
no ética, sin prisa de elaborar una idea del comportamiento más adecua-

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Devenires 53 (2026)244

do. En el mundo hay cosas muy malas, y en la existencia individual tam-
bién: la tristeza, la enfermedad, la angustia, yo creo que estas condiciones 
tenemos que abrazarlas y atravesarlas, no ignorarlas. Para mí, la verdadera 
solución no es preguntarse lo que debemos hacer para superar esas situa-
ciones, más bien reconocer lo que esta situación nos está preguntado a 
nosotros, cómo me desafía. Es una posibilidad para regañar a mi propia 
humanidad, no en un sentido voluntario; no tenemos que buscar ser fuer-
tes y resistir, tenemos que ver cómo enfrentar el desafío y preguntarnos. 
No es una demanda biográfica o psicológica, es ontológica-existencial. 

Retomando un sentido cristiano, diré algo un poco fuerte, no es tanto 
“¡oh, señor, líbrame de esta angustia!”, más bien “¡oh, señor!, ¿qué me 
estás dando con esta angustia?, ¿qué quieres de mí?”. Es completamente 
distinto, porque la angustia puede ser preciosa, porque la posibilidad que 
me es dada en ese momento es la de ser yo mismo. La angustia, esto lo 
dice Heidegger y antes de él, San Agustín, la angustia es una modalidad 
extraordinaria de relación con el misterio. En mi yo, no todo es yo, no 
controlo todo de mí, por eso propongo una distinción entre la locución 
“yo” y la de “sujeto”. Parece que son la misma cosa, pero esto no es así, ya 
que el yo es más original. El sujeto presenta la capacidad de interactuar 
con el mundo, es performativo, pero el yo es el nombre de una realidad 
recibida. Para reconocer el yo, tengo que ver por primera vez los ojos de 
mi madre, quien me da el yo, este no es una autoposición. 
C.D.G.: Le he escuchado hablar sobre la relación del nihilismo con 
la tecnología, quisiera profundizar un poco más en el tema. Podemos 
ver cómo la tecnología busca dar soluciones a los problemas de la vida. 
¿Cómo podrían entenderse las relaciones entre nihilismo y tecnología, 
algo así como “nihilismo en la era digital”?
C.E.: En mi libro hay un capítulo que justamente se llama el rostro tec-
nológico del nihilismo, que va muy relacionado con la pregunta, ya que 
podemos comprender que mediante la tecnología existe como un me-
dio para calcular, medir, controlar, transformar. Mucha gente dice que 
ante el imperio de la tecnología debemos recuperar valores humanistas, 
aunque no están necesariamente separados los valores de la tecnología. 
El problema está en comprender que la tecnología requiere un sujeto 

Íñigo Sánchez Trujillo / Rubén Sánchez Muñoz / Christian Duecker García



Devenires 53 (2026) 245

que pregunta, y lo que pasa es que nosotros no sabemos preguntar. Por 
eso la tecnología, la inteligencia artificial, pueden funcionar mejor en 
presencia de alguien que pregunta. Por eso el problema no va a resol-
verse integrando la fría función tecnológica con la cálida humanidad de 
los hombres, en esto la filosofía es de grandísima utilidad, ya que esta 
debería solicitar reabrir las preguntas para hacer funcionar de manera 
verdaderamente humana la tecnología. Claro que las consecuencias de 
esto las estudia la ética, pero mi corazón se inclina más para lo no ético. 
Creo que si algo parte de la ética, no siempre es fácil comprender lo que 
es, pero si lo hacemos al revés, el camino nos lleva a la ética. He citado el 
libro de Búsqueda de Dios respecto al prestar atención, pero sería necesa-
rio mencionar que este gesto es el más moral, ya que destruye el mal que 
hay en nosotros, porque el mal es el no asentir a la realidad. 
I.S.T.: Recientemente, el 19 de abril, se publicó un artículo suyo lla-
mado The White Lotus: Searching for Destiny in a Nihilistic World, en el 
que hace un análisis de una serie de televisión. Dentro del mismo llega 
a hablar sobre el nihilismo y la posibilidad de una construcción de la 
identidad a partir de él. ¿Podría desarrollar un poco más esta idea?
C.E.: Bueno, cabe aclarar que no pienso que se pueda construir la iden-
tidad a partir del nihilismo, más bien es como un shock que reaviva la 
pregunta sobre lo que quiero ser. The White Lotus tiene una escena donde 
el rico norteamericano tiene mucha ansiedad y dialoga con una terapeu-
ta antiestrés, quien le menciona que debe liberarse de su propio yo, de su 
identidad. Él le responde que no tiene nada de qué liberarse, él es nada, 
lo que nos demuestra que el verdadero problema es justamente esta falta 
de un yo. El nihilismo puede ser una formidable ocasión para compren-
der de nuevo el tejido del yo, de qué está hecho el yo. Este se construye 
todos los días, cuando nos levantamos y hacemos nuestras actividades, 
pero el yo puede ser no para nuestra autoconstrucción, sino para nuestra 
autorrecepción. Es para la recepción de nuestro ser dado, esto puede ser 
difícil de comprender directamente, así que lo diré de otra forma, hay 
que amarse a sí mismo. Parecería ser la cosa más común, pero es la más 
difícil, ya que amarse a sí mismo implica tenerse una ternura para sí mis-
mo, sobre todo cuando descubro que no soy como quería ser. De aquí 

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Devenires 53 (2026)246

surge una doble posibilidad, puedo odiarme por ello o aceptarme como 
la posibilidad de encontrar mi ser. Pero esto no necesariamente ocurre 
de manera autónoma, a veces es necesario que algo más ocurra para en-
contrarme a mí mismo, puede ser algún evento o alguna persona, pero 
que sea algo fuera de mí. El yo es siempre el nombre de una respuesta.
R.S.M.: En otra de sus obras: Belleza y realidad, trabaja un tema muy 
importante, a saber, el de la creatividad del hombre en relación con el 
arte y la creación divina. Sin embargo, quisiéramos preguntarle algo en 
particular. Para usted, ¿qué representa el poder creativo del hombre y si 
considera que, de alguna manera, esa capacidad creativa está amenazada? 
C.E.: Creo que daré una respuesta existencial, para la cual retomaré al 
gran autor Thomas Eliot, en una de sus colecciones hay un pequeño en-
sayo que se titula La tradición y el talento individual. Trata sobre la poesía 
y nos dice que cada poema es siempre una reescritura de la tradición. 
Cuando un poeta escribe ahora, todo el canon muta, y no es lo mismo 
el Shakespeare de antes, pues su lenguaje ha cambiado. Y esto es posible 
porque la tradición puede continuar sólo en algunos casos individuales, 
y es que esta es como un proceso químico, que vive gracias al talento del 
individuo, el cual es un misterio. Se puede educar a la persona, pero no 
se produce dicho talento. 

Me da miedo decir esta palabra, pero la diré, la vocación es cuando 
una persona está preparada para un encuentro que le da sentido. Com-
prende que puede ser una novedad en la realidad. Esto lo dice también 
Hannah Arendt, quien, en su libro Los orígenes del totalitarismo, cita un 
pedacito del De Trinitate de San Agustín, cuando éste escribe que cada 
uno de nosotros ha sido creado para comenzar, mejor aún, para ser un 
inicio; esa es la vocación, cada uno es un inicio, una posibilidad. Otro 
ejemplo de la literatura, en las Elegías de Duino de Rainer Maria Rilke, 
cuando dice “no somos aquí los mortales una vez, sólo una vez, mas en 
cada vez, se abre la posibilidad de ser y amar las cosas”. Nuestra vocación, 
de manera última, es reconocer la presencia del ser dentro y fuera de sí.

Íñigo Sánchez Trujillo / Rubén Sánchez Muñoz / Christian Duecker García



Devenires 53 (2026) 247

Referencias

Agustín, S. (ca. 400-416). De Trinitate.
Eliot, T. S. (1919). Tradition and the individual talent. The Egoist, 6(4), 1-3; 6(5), 1-3.
Esposito, C. (2025, 19 de abril). In the nihilistic aquarium of The White Lotus: In search 

of one’s destiny. Epochal Change. https://www.epochalchange.org/ink-and-aria/
in-the-nihilistic-aquarium-of-the-white-lotus-in-search-of-ones-destiny

Rilke, R. M. (1923). Elegías de Duino.
Weil, S. (1949). Búsqueda de Dios (Attente de Dieu). Editorial Trotta.

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito

https://www.epochalchange.org/ink-and-aria/in-the-nihilistic-aquarium-of-the-white-lotus-in-search-of-ones-destiny
https://www.epochalchange.org/ink-and-aria/in-the-nihilistic-aquarium-of-the-white-lotus-in-search-of-ones-destiny

