
M Á U A

R V T 
 H R U

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

D R

G D

J M V

A A B A

Traducción

M H

Entrevista

Í S, R S 
 C D

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

Los mundos fantásticos  
de Margaret Cavendish

Julia Muñoz Velasco
Facultad de Filosofía y Letras, UNAM
juliamuvel9@gmail.com

Resumen: El presente artículo tiene como objetivo argumentar que la postura filosó-
fica pansiquista de Cavendish necesita de la fantasía para ser explicada y comprendida. 
Esto se debe a que dicha facultad permite experimentar versiones del mundo que 
podrían parecernos, a primera vista, ajenas, pero que podemos reconsiderar filosófi-
camente tras familiarizarnos con ellas desde la ficción. El gran valor epistémico que 
Cavendish confiere a la fantasía es algo que se ha estudiado ampliamente dentro de 
la bibliografía secundaria. Aquí, sin embargo, se analizará únicamente la importancia 
que Cavendish confiere a la fantasía para el quehacer filosófico.

Palabras clave: fantasía, ficción, filosofía natural, pansiquismo.

Recibido: septiembre 1, 2025. Aceptado: noviembre 20, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036
Devenires. Año xxvii, Núm. 53 (enero-junio 2026): 157-177

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:juliamuvel9@gmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036


Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)

The fantastical worlds  
of Margaret Cavendish

Julia Muñoz Velasco
Facultad de Filosofía y Letras, UNAM
juliamuvel9@gmail.com

Abstract: This paper aims to show that Cavendish’s panpsychist philosophical stance 
requires phantasy to be explained and understood. This faculty allows us to experience 
versions of the world that might seem, at first glance, foreign to us; but after becom-
ing familiar with them through fiction, we can philosophically reconsider them. The 
epistemic value that Cavendish assigns to fantasy has been extensively studied within 
secondary literature. Here, however, only the importance that Cavendish confers to 
phantasy for philosophical practice will be analyzed.

Keywords: phantasy, fiction, natural philosophy, panpsychism.

Received: September 1, 2025. Accepted: November 20, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036
Devenires. Year xxvii, No. 53 (January-June 2026): 157-177

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:juliamuvel9@gmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036


Devenires 53 (2026) 159

The poet’s eye, in a fine frenzy rolling,
Doth glance from heaven to Earth,
from Earth to heaven,
And as imagination bodies forth
The forms of things unknown, the poet’s pen
Turns them to shapes and gives to airy nothing
A local habitation and a name.
William Shakespeare

So in this World, may many Worlds more be
Margaret Cavendish

Introducción

En su libro Sin fines de lucro, por qué la democracia necesita de las hu-
manidades, Martha Nussbaum sostiene que la “imaginación narrativa” 
es “la capacidad de pensar cómo sería estar en el lugar de otra persona, 
de interpretar con inteligencia el relato de esa persona y de entender los 
sentimientos, los deseos y las expectativas que podría tener esa persona” 
(2010, 132). Esta capacidad, nos dice la autora, es indispensable para la 
formación de una ciudadanía del mundo y para el desarrollo de habili-
dades sociales como la empatía o la comprensión. De una manera simi-
lar, en El cultivo de la humanidad, Nussbaum defiende que, por medio 
de la ficción, los seres humanos aprendemos a “atribuir vida, emociones 
y pensamientos a una forma que tiene escondida su interioridad” (2005, 
89), de tal manera que privarnos de ciertas historias equivale a perder de 
vista diferentes perspectivas del mundo. 

El presente artículo tiene como objetivo argumentar que la postura fi-
losófica pansiquista de Cavendish necesita de la fantasía para ser explicada 
y comprendida. Esto se debe a que dicha facultad permite experimentar 
versiones del mundo que podrían parecernos, a primera vista, ajenas, pero 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)160

que podemos reconsiderar tras familiarizarnos con ellas desde la ficción. 
El gran valor epistémico que Cavendish confiere a la fantasía es algo que 
se ha estudiado ampliamente dentro de la bibliografía secundaria (Manzo 
2023, 108). Aquí, sin embargo, se analizará únicamente la importancia 
que Cavendish confiere a la fantasía para el quehacer filosófico. 

Para lograr esto último, el texto se dividirá en las siguientes secciones. 
Primero, se expondrán las razones de Cavendish para presentar como un 
mismo proyecto filosófico sus Observaciones sobre filosofía experimental, 
junto con La descripción de un mundo nuevo, llamado un mundo resplan-
deciente. Esto permitirá mostrar por qué, para esta autora, la filosofía 
debe ser creativa y original, sin que ello amenace o demerite su labor. 
Posteriormente, se explicará la relación que guarda la concepción filo-
sófica de la fantasía con el pansiquismo de Cavendish, para mostrar que 
no puede haber ninguna facultad que sea ‘irracional’, o que pueda ser 
un peligro para las investigaciones de la filosofía natural. Por último, 
se explicará por qué la fantasía no ofrece exclusivamente una forma de 
‘escapar’ del mundo, sino que también proporciona una vía para redes-
cubrirlo y redescubrirse en él. 

1. Dos disciplinas unidas por sus polos

En 1666, Margaret Cavendish publicaría dos de sus obras más impor-
tantes. Por un lado, un tratado de filosofía natural titulado Observaciones 
sobre filosofía experimental [Observations Upon Experimental Philosophy]; 
y, por el otro, una obra de ficción llamada La descripción de un mun-
do nuevo, llamado un mundo resplandeciente1 [The Description of a New 
World, Called the Blazing World]. Lejos de ser sólo una coincidencia, la 
decisión de publicar simultáneamente estos libros refleja la concepción 
que Cavendish tenía de su propio quehacer filosófico y del lugar que la 
fantasía tenía en él. 

1 De aquí en adelante, me referiré a esta obra simplemente bajo el nombre de El Mun-
do Resplandeciente.

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 161

Para confirmar que no se trata tan sólo de una conjunción azarosa, 
sino de un mismo proyecto filosófico bajo dos expresiones diferentes, 
Cavendish señala en los prefacios a El Mundo Resplandeciente que creó 
estas obras con la intención de presentar dos mundos distintos, aunque 
coherentes entre sí, unidos por sus dos polos (Cavendish 2017, 55). Esta 
forma de conexión resulta significativa ya que, dentro de las primeras 
páginas de la novela, Cavendish hablará sobre dos mundos que también 
se encuentran mutuamente ensamblados por sus respectivos polos de tal 
forma que “si alguien llega a alguno de esos polos, es forzado o bien a 
volver o bien a entrar al otro mundo” (Cavendish 2017, 62). De alguna 
forma, es como si Cavendish nos invitara a considerar que nuestras pes-
quisas filosóficas están siempre conectadas (incluso sin darnos cuenta) a 
otras disciplinas, como lo es en este caso la literatura. En otras palabras, 
hay un punto en el que, para seguir avanzando (en la investigación o en 
un viaje a través del océano) hay que dejar el mundo conocido atrás y 
adentrarse en un mundo nuevo. 

Ahora bien, presentar un libro de ficción en sincronía con un tratado 
filosófico es algo tan fuera de lo común en nuestros días, como lo era en la 
época de Cavendish. Consciente de ello, la duquesa de Newcastle sintió 
la necesidad de comenzar uno de los prefacios de El Mundo Resplandecien-
te con la siguiente advertencia: “Si usted se pregunta por qué he unido una 
obra fruto de la imaginación2 [Fancy] a mis serias Observaciones Filosóficas, 
piense que no es un menosprecio a la filosofía o una opinión fuera de lu-
gar, como si este noble estudio no fuera más que una ficción de la mente” 
(Cavendish 2017, 55). Con estos primeros renglones, es posible plantear 
preguntas decisivas para comprender el proyecto filosófico de Cavendish, 
así como su contexto histórico. Primero, ¿por qué sería necesario aclarar 
que vincular la ficción a la filosofía no es equiparable a despreciar a esta 
última? Segundo, ¿qué tipo de “ficciones de la mente” podrían ayudar a la 
labor filosófica?

2 Martí Escayol, en la edición en español editada por Siruela, eligió traducir “Fancy” por 
“imaginación”. Sin embargo, en este escrito me referiré a esta facultad por el nombre de 
Fantasía. 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)162

2. La ‘seriedad’ de la filosofía 

Cavendish inicia su prefacio anticipando que se le objetará esta forma 
dual de plantear su proyecto filosófico. Esto se debe, como su elección 
de palabras nos permite apreciar, a que la filosofía es “seria” y “un noble 
estudio”, mientras que la literatura es una mera ficción de la mente (Ca-
vendish 2017, 55). Este contraste ya había sido abordado por la autora 
con anterioridad, trece años antes de la publicación de El Mundo Res-
plandeciente. En 1653, Cavendish publicó una obra titulada Fantasías 
filosóficas [Philosophical Fancies]. Ahí, bajo la forma de un poema o fan-
tasía [fancy], encontramos un diálogo entre la Razón y los pensamientos, 
en el que estos debaten hasta dónde debe llegar la fantasía al momento 
de reflexionar. La Razón, por un lado, les pide a los pensamientos que 
no “corran por caminos extraños y fantásticos”,3 pues si se alejan mucho 
de lo que ya se ha establecido como norma en las Escuelas, el Mundo les 
juzgará como meras tonterías o locuras. 

Como respuesta a este consejo, los pensamientos le dicen a la Razón 
que no les moleste en sus estudios, ya que la Naturaleza les ha dado “la 
libertad sin límites para correr más rápido y más lejos que el Sol”.4 A la luz 
de este intercambio, se puede apreciar el posicionamiento de Cavendish 
a favor de utilizar la fantasía como un recurso filosófico, en la medida 
en que permite ir más allá de lo que se ha asumido previamente como 
verdadero. Sin embargo, no deja de ser llamativo que esta apología vaya 
acompañada de una advertencia sobre el escarnio que puede recibir cual-
quier propuesta filosófica que vaya por una vía distinta a la de las Escue-
las de su época. La fantasía siempre está demasiado cerca de la tontería y 
la locura como para ser una aliada confiable de la filosofía. 

El diálogo presentado por esta fantasía [fancy] o poema plantea una 
tensión inherente al quehacer filosófico: esta labor debe ser creativa y ori-
ginal, pero no a tal punto que pueda ser considerada como una locura. 
Descrito de esta manera, el diálogo entre Razón y pensamientos puede 

3 Thoughts, run not in such strange phantastick waies.
4 Nature doth give us liberty to run, Without a Check, more swift far then the Sun.

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 163

leerse como una representación de lo que Cavendish tuvo que enfrentar en 
los círculos filosóficos y científicos de su época. Nuestra autora tuvo que 
posicionarse constantemente entre la novedad de su obra y la aceptación 
de sus pares: “although Cavendish clearly challenges and revises generic 
boundaries, she also seeks inclusion in male literary and philosophical ca-
nons, and in order to gain recognition she must also be to some degree 
recognizable within such canons” (Leslie 1996, 7).

Tras revisar su biografía, es difícil concluir que Cavendish haya logrado 
encontrar el equilibrio entre los polos de esta tensión. Por el contrario, ha 
sido más o menos unánime la lectura que calificó a su obra como extrava-
gante, desafiante o fuera de lo normal. Algunos de sus contemporáneos la 
veían, entre otras cosas, como una persona loca, presumida y pretenciosa 
(Battigelli 1998, 12). Hoy en día esta excentricidad es considerada como 
un rasgo positivo de su obra, sin embargo, ello no quita que siempre se 
valora con cierta cautela y que, sobre todo, sigamos enfrentándonos a la 
pregunta sobre cómo leer a Cavendish, si desde sus propios criterios o si 
desde los estándares del canon filosófico que la excluyó. 

Prakas (2016), por ejemplo, nos dice que hay que reconocer los aciertos 
de la obra de Cavendish, sin por ello obviar sus dificultades: “taking Caven-
dish seriously has meant that we must defend her work against unwarran-
ted dismissal, but it also means that we should not ignore problematic or 
contradictory elements in her writings” (124). De igual forma, Villanueva 
Noriega (2023) señala que “esta singularidad de Cavendish también hace 
difícil identificar claramente sus textos con una tradición, pues ella deli-
beradamente apostaba intelectualmente a la diversidad, la mezcolanza y la 
hibridación genérica” (25). 

Esta dificultad para ‘descifrar’ la excentricidad de la duquesa de New-
castle también se manifestó en su visita a la Royal Society of London for 
Improving Natural Knowledge. Tan sólo un año después de publicar las 
Observaciones y El Mundo Resplandeciente, Cavendish fue la primera mu-
jer invitada a esta institución, en la que participaban los científicos y 
filósofos naturales más importantes de su época. Este acontecimiento 
fue célebre, no sólo porque la duquesa llegó “vestida como un caballero, 
aunque sin barba” (Battigelli 1998, 13), sino, también, por el importan-

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)164

te desacuerdo filosófico que había entre Cavendish y los integrantes de 
la Royal Society, entre los cuales destaca, precisamente, el disenso sobre la 
seriedad propia de la filosofía. 

En 1668, un año después de la visita de Cavendish y dos años después 
de la publicación de El Mundo Resplandeciente, Joseph Glanvill escribiría 
en defensa de la Royal Society que el propósito de esta sociedad era el de 
erigir una Historia Natural bien anclada en la “sobria realidad”, aleján-
dose de los “ardores de la fantasía desenfrenada, evitando sus excursio-
nes extravagantes” (Findlen 2006, 452). En cambio, como ya se ha visto, 
Cavendish consideraba que estos dos ámbitos, el de la fantasía y el de la 
historia o filosofía natural, no son mutuamente excluyentes, sino que son 
dos mundos conectados por sus polos, mismos que pueden ser coheren-
tes entre sí aun con sus diferencias. Para comprender mejor la compati-
bilidad, es importante recalcar que Cavendish hable de “fantasía” y no 
de “imaginación”. En el siglo XVII, la primera era reconocida como una 
facultad claramente distinta de la segunda. La imaginación era concebida 
como una facultad meramente reproductiva, esto es, una facultad capaz de 
presentar a la mente ciertas impresiones sensibles en la ausencia de objetos 
previamente percibidos (Smyth 2017, 16). En cambio, la fantasía es una 
facultad que tiene la libertad para producir sus propios objetos. 

Mientras que la imaginación se situaba en un punto medio entre la 
materialidad recibida por los sentidos y la mente, la fantasía era capaz 
de tomar una mayor distancia del mundo y, con ello, podía gozar de 
una mayor autonomía para generar sus propias creaciones (Smyth 2017, 
18). Esto último hacía que, en la época de Cavendish, la fantasía fuera 
considerada una facultad peligrosa para las investigaciones científicas y 
para la racionalidad, ya que parecía ser una capacidad autosuficiente que 
no tenía por qué responder a la realidad observable. Por el contrario, se 
trataba de una facultad que podía encontrar en sí misma la motivación 
suficiente para crear mundos de manera ilimitada. 

Estos rasgos hacían de la fantasía una gran amenaza para el estudio de la 
naturaleza: “such an active, autonomous, secular, pleasure-seeking version 
of the imagination poses the risk that anyone could, in one translation of 
the words of Francis Bacon, ‘give out a dream of [her] own imagination 

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 165

for a pattern of the world’” (Smyth 2017, 19). La fantasía conllevaba la 
peligrosa posibilidad de abandonar la filosofía ‘seria’ para enfocarnos úni-
camente en la creación de mundos acordes a nuestros caprichos o deseos. 
Cuando Cavendish advierte que ella no piensa en la filosofía natural como 
una mera “ficción de la mente”, está aludiendo a esta concepción de la 
fantasía y al debate, tan importante en su época, sobre si la ficción era tan 
sólo una pérdida de tiempo para la ciencia. Si la filosofía deseaba prosperar 
en su estudio de la naturaleza, debía abandonar el ámbito de la fantasía y 
proclamarse como una disciplina seria, anclada firmemente a la realidad. 

3. La ‘enfermedad’ fantástica de Cavendish

Si la fantasía entraña el riesgo de perder de vista la realidad y extraviar a 
la ciencia en sus investigaciones sobre la naturaleza, ¿por qué Cavendish 
presentaría una defensa de esta facultad? ¿Estaba ella a salvo de estos pe-
ligros? Es curioso que la duquesa inicie el prefacio de las Observaciones 
hablando de su posible ‘enfermedad: “It is probable, some will say, that 
my much writing is a disease; but what disease they will judge it to be [...] 
Perhaps they will say, it is an extravagant, or at least a fantastical disease” 
(Cavendish 2001, 7). Este padecimiento responde a dos rasgos importan-
tes. Por un lado, a la cantidad de obras que escribió, más si consideramos 
que lo hizo en una época en donde las mujeres difícilmente podían publi-
car, y mucho menos doce obras tal como ella hizo. Por el otro lado, esta 
enfermedad también responde a la gran diversidad de géneros presentes 
en su obra, donde encontramos “una imbricación de ficción y no ficción 
que, lejos de ser meramente estilística, apunta al valor epistémico de la 
fantasía” (Lavié 2022, 18).

Sin embargo, en lugar de preocuparse por deslindarse de esta ‘condi-
ción’, Cavendish confiesa que es un honor estar ‘infectada’ por la misma 
enfermedad que han tenido las mentes más ilustres, desde Aristóteles 
hasta Ovidio, es decir, desde la filosofía hasta la poesía, pasando por la 
medicina, la abogacía o las matemáticas (Cavendish 2001, 7). Lo ante-
rior permite afirmar que padecer de dicha “enfermedad fantástica” no 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)166

constituye un obstáculo para el quehacer filosófico, sino que puede lle-
gar a ser una parte beneficiosa del mismo. Pero, ¿cómo es eso posible? 
¿Cómo se neutraliza a la fantasía para disfrutarla y aprender de ella, en 
lugar de temerla? Para responder a estas preguntas es importante enfati-
zar dos puntos de la obra de Cavendish: (a) la fantasía no es una facultad 
inherentemente irracional y (b) la fantasía es un peligro sólo cuando hay 
una falta de sincronía entre racionalidad y fantasía. 

4. El pansiquisimo como raíz común

Para comenzar a explicar el primer punto, a saber, si la fantasía no es una 
facultad inherentemente irracional, es preciso regresar al prefacio de El 
Mundo Resplandeciente. Ahí, la duquesa distingue “Razón” de “Fanta-
sía”. La primera es una facultad que, preocupada por la verdad, indaga 
las relaciones causales presentes en la naturaleza; mientras que la fantasía 
se olvida de la verdad para enfocarse en la ficción, caracterizándose como 
una facultad capaz de crear “por sí misma todo lo que le place y deleita” 
(Cavendish 2017, 56). De esta manera, la razón se distingue por querer 
conocer la realidad con la mayor precisión posible, mientras que a la 
fantasía le da igual si sus objetos existen o no. 

Ahora bien, el hecho de que sean dos facultades distintas, con sus res-
pectivos objetos e intereses, no significa que sean mutuamente excluyen-
tes o que la fantasía siempre sea un peligro para la filosofía. Por el con-
trario, ambas facultades comparten el mismo fundamento metafísico. 
Cavendish pide a sus lectores no malinterpretar su forma de presentar 
esta distinción como si se tratara de facultades irreconciliables, pues am-
bas son “efectos o, más bien, acciones de la parte racional de la materia” 
(2017, 56). Sin embargo, para valorar la importancia de este argumento 
y así evitar dicha malinterpretación es preciso considerar los rasgos gene-
rales de la concepción pansiquista de la naturaleza de Cavendish. 

El problema mente-cuerpo es uno de los debates metafísicos más im-
portantes de la época de la filosofía moderna temprana, en el que partici-

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 167

paban posturas dualistas y monistas. Como representante de la primera 
de ellas tenemos a René Descartes, quien en las Meditaciones Metafísicas 
sostenía que el pensamiento es radicalmente ajeno al cuerpo: “en cuanto 
que yo soy sólo una cosa que piensa –y no extensa–, y, por otra parte, 
tengo una idea distinta del cuerpo, en cuanto que él es sólo una cosa ex-
tensa –y no pensante–, es cierto entonces que ese yo (es decir, mi alma, 
por la cual soy lo que soy), es enteramente distinto de mi cuerpo, y que 
puede existir sin él” (Descartes 2005, 232). De esta manera, su postura 
es dualista por afirmar que la sustancia extensa (cuerpo) y la sustancia 
que piensa (alma) son metafísicamente independientes entre sí. 

Por el contrario, el monismo sostenía que existe tan sólo una sustan-
cia metafísica, a saber: la materia. Para los defensores de esta posición, el 
pensamiento debía explicarse necesariamente como un atributo o parte 
de la materialidad. Como representantes de esta postura filosófica tene-
mos a Thomas Hobbes y a Pierre Gassendi. Ambos autores participaron 
en las objeciones y respuestas que fueron incorporadas como parte de la 
publicación de las Meditaciones Metafísicas. Hobbes, por ejemplo, difiere 
de la posición cartesiana al decir que “no podemos separar el pensamien-
to de una materia que piense [...] una cosa que piensa es más bien mate-
rial que inmaterial” (Hobbes en Descartes 2005, 389). Gassendi, por su 
parte, le objeta a Descartes que no se trata de una sustancia incorpórea y 
otra corpórea, sino de distintos tipos de cuerpos “uno grosero y otro su-
til, de manera que al primero se le da el nombre de cuerpo, y al segundo 
el de alma o espíritu” (Gassendi en Descartes 2005, 666).

Cavendish también es defensora de la postura monista, pero su ca-
racterización de la materia difiere significativamente de la de Hobbes o 
Gassendi, pues estos dos autores tenían una concepción mecanicista de 
la materia, según la cual el pensamiento se identificaba como una propie-
dad exclusiva de ciertos cuerpos (como el cerebro). Por ello es que, como 
advierte Cunning (2022): “Cavendish is aware that she is writing in a 
tradition in which the prospect of thinking matter is not going to be taken 
seriously. In the eyes of many of her contemporaries and predecessors, ma-
tter is not only unintelligent, but also inert and utterly worthless”. 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)168

En otras palabras, dentro de la misma posición monista existía el 
debate sobre si la propiedad de pensar era algo que correspondía a toda 
la materia, o sólo a una parte de ella. Cavendish optará por defender la 
posición más radical que implica negar “that rational matter, or mind, 
exists only in the brain or some other region of the human body. Ra-
ther, animate matter moves throughout nature” (O’Neill 2001, xxv). El 
monismo pansiquista de Cavendish parte de lo que ella identifica como 
el triunvirato de la naturaleza o los tres grados de la materia: el inanima-
do, el sensible y el racional. Aunque estos cumplen diferentes funcio-
nes, permanecen siempre como elementos inseparables entre sí, ya que 
“wheresoever is body, there is also a commixture of these three degrees 
of matter” (Cavendish 2001, 181). Con esta concepción filosófica de la 
materia, el monismo pansiquista de Cavendish puede resumirse en las 
siguientes premisas presentadas en las Observaciones: 

(1)	 La naturaleza es material y no puede probarse lo contrario 
(2)	 Si todo en la naturaleza es material, la razón y la sensibilidad también lo son
(3)	 No hay necesidad, por tanto, de postular una mente incorpórea para explicar 

la posibilidad del pensamiento 
(4)	 De esta forma, “todas las fantasías [fancies], imaginaciones, juicios, memorias, 

recuerdos, y afines, no son otra cosa que acciones de la razón, o de las partes 
racionales de la materia animada” (2001, 272, mi traducción).

Esta concepción filosófica de la naturaleza como una única materia 
animada y racional, tiene fuertes implicaciones en la distinción entre ra-
cionalidad y fantasía. Smyth señala que “Cavendish’s strange materiality 
allows not only for a novel view of nature but of fiction” (2017, 126). 
Al señalar esta raíz metafísica común, Cavendish es capaz de oponerse 
a la lectura que establece una jerarquía epistémica entre ambas faculta-
des. Desde la postura dualista, la imaginación y la sensación son fuentes 
de conocimiento menos fiables porque sus actividades requieren de la 
participación tanto del alma como del cuerpo. Según Descartes, existen 
otras formas de pensamiento independientes de lo corpóreo que, por lo 
mismo, ofrecen un conocimiento del mundo con mayor grado de certe-
za y necesidad (Descartes 2005, 156). En cambio, Cavendish se opone 

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 169

radicalmente a esta jerarquía que deja mal parada epistémicamente a la 
fantasía pues todo pensamiento (incluyendo las fantasías) son producto 
de la actividad del grado racional de la materia, a tal punto que es po-
sible concluir que (a) la fantasía no sólo no es una facultad inherente-
mente irracional, sino que, por el contrario, la fantasía es una facultad 
necesariamente ‘racional’. 

5. Error, locura y fantasía

Ahora retornemos al segundo punto sobre cómo (b) la fantasía es un 
peligro sólo si hay una falta de sincronía entre racionalidad y fantasía. La 
pregunta es, si tanto razón como fantasía tienen una raíz común, ¿cómo 
podría haber un desfase entre ambas? A Cavendish le interesa sostener 
que la fantasía puede contribuir significativamente en la investigación 
de la naturaleza y, para defender esta tesis, Cavendish distinguirá entre 
error, locura y fantasía. 

En uno de los prefacios a El Mundo Resplandeciente, la autora advierte 
que no basta con ceñirse a la razón y evitar la fantasía para eludir la po-
sibilidad del error. Por el contrario, muchos filósofos pueden confundir 
falsedades con verdades y puede existir una gran diversidad de opiniones 
en filosofía, muchas de las cuales no coinciden con la verdad. Sin embar-
go, esto de ninguna manera prueba que la filosofía es una mera ficción 
arbitraria, ya que “los errores proceden de los diferentes movimientos de 
la razón” (Cavendish 2017, 55). En otras palabras, así como la razón y la 
fantasía parten de la misma constitución material, el error también será 
explicado dentro de la filosofía de Cavendish como producto de un mo-
vimiento irregular y desordenado de los grados o elementos racionales y 
sensibles de la materia. 

Para ilustrar esta concepción del error, consideremos el siguiente ejem-
plo. Una persona entra en un cuarto oscuro en donde hay una cuerda 
tirada en el piso. Al ver esa figura, en esas condiciones sensibles, se asusta 
al creer que no se trata de una cuerda sino de una serpiente. Ahora, ima-
ginemos que esa misma persona comienza a pensar que la figura del piso 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)170

no se mueve y que, observándola bien, pareciera no coincidir en color o 
en tamaño a una serpiente. Este ejemplo es proporcionado por Caven-
dish para sostener que la parte racional y la parte sensible de la materia 
suelen corregirse mutuamente: “A mistake is an irregularity of sense, and 
sometimes of reason too: if sense be only mistaken, and not reason, re-
ason rectifies sense; and if reason be only mistaken, and not sense, then 
sense rectifies reason” (2001, 274). De esta forma, Cavendish niega que 
los errores sean productos exclusivamente de la razón o de la sensibilidad, 
sino que son resultado de ciertos movimientos de la materia. 

En continuidad con esta explicación del error, Cavendish define a la lo-
cura (madness) como “una enfermedad que ocurre debido a movimientos 
irregulares de la mente, sean de la materia sensible, de la materia racional o 
de ambas en forma coordinada” (Manzo 2024, 105). Además, Cavendish 
distingue dos tipos de locura que corresponden a los dos grados animados 
de la materia: el sensible y el racional. Por un lado, en la locura sensible 
“la materia sensible produce imágenes que no se corresponden con la rea-
lidad” (Manzo 2024, 105). Por otro lado, la locura racional o rational 
madness es aquella provocada por los movimientos de los componentes 
de la materia racional, mismos que generan fantasías salvajes, opiniones 
inconstantes, conceptos extraños, etc. (Manzo 2024, 109).

De esta forma, sería impreciso atribuir a la facultad de la fantasía los 
errores que pueden cometerse en la investigación científica. En realidad, 
sólo en algunos casos puede haber ciertas irregularidades en los movi-
mientos de las partes sensibles y racionales de la materia. Normalmente, 
estos mismos elementos de la materia están a la base de todos los juicios 
de la filosofía natural sin que causen problemas. Más aún, Cavendish 
señala que, a diferencia de la locura sensible o la locura racional, también 
existen las llamadas fantasías elevadas que “surgen de movimientos regu-
lares, ordenados y armónicos de la materia” (Manzo 2024, 109), mismas 
que son benéficas para la investigación de la naturaleza. 

La fantasía, por tanto, no es equiparable con una facultad que pierde 
de vista a la realidad y que, en ese sentido, esté más cerca de la locura o del 
error que la propia razón. Por el contrario, es una facultad que puede reali-
zar aportaciones epistémicas valiosas para la filosofía. En palabras de Silvia 

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 171

Manzo: “Cuando la mente se dispone a hacer filosofía, en busca de la ver-
dad sobre las causas de los fenómenos naturales, choca con el obstáculo de 
su finitud [...] Pero cuando, a través de las fantasías poéticas elevadas, crea 
por placer una inmensa variedad de ficciones, rompe con esos límites que 
le imponía su condición de recorte finito de la Naturaleza” (2024, 112).

Cavendish les explica a sus lectores que decidió coordinar la publica-
ción conjunta de su serio tratado de filosofía (las Observaciones) junto con 
su lúdica obra de ficción (El Mundo Resplandeciente) porque: “la razón 
[...] a veces requiere la ayuda de la imaginación para recrear la mente y 
distraerla” (2017, 56) e incluso llega a identificarse como una creadora de 
mundos tanto filosóficos como fantásticos (2017, 187). Con estas razones, 
el aspecto lúdico de la fantasía no debe ser desterrado de la filosofía. 

6. Un mundo en el que las piedras piensan  
y los animales hablan

Antes de continuar conviene recordar lo dicho hasta ahora. Cavendish 
considera importante advertir a sus lectores que vincular literatura y fi-
losofía no es una acción en detrimento de esta última, ya que hay ciertas 
ficciones que pueden contribuir positivamente al quehacer filosófico, en 
la medida en que éste deba ser también creativo y original. La facultad 
capaz de proveer dichas ficciones es la fantasía que, en contraposición 
con la imaginación, puede crear libre e ilimitadamente sus propios mun-
dos. El peligro con esto último, sin embargo, es que la fantasía se dis-
tancie tanto de la realidad que pueda desviar a las investigaciones sobre 
la naturaleza de su verdadero propósito. Para descartar esta sospecha, 
Cavendish ofrece varios argumentos para aclarar (a) que la fantasía es 
una facultad inherentemente racional al estar constituida por la misma 
materia que el resto de la Naturaleza, y que (b) esta facultad es benéfica 
para la filosofía cuando trabaja en armonía con la racionalidad, a dife-
rencia de como lo hace en los errores o en la locura.

Con todos estos elementos, es posible ahora proponer una lectura de 
El Mundo Resplandeciente que, más allá de sus contenidos específicos, 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)172

sea capaz de revelar la aportación que tiene esta ficción para la filosofía 
de Cavendish. Este relato o “descripción poética” (2017, 187), como 
lo llama Cavendish, comienza con el secuestro de una joven que, tras 
ser la única superviviente de un naufragio, cruza a través del polo norte 
hacia el mundo resplandeciente. Páginas más adelante se descubre que 
la historia de esta joven, quien pasa de ser secuestrada a ser la Empera-
triz, se desenvuelve en por lo menos tres mundos distintos, uno de ellos 
el nuestro. Lo anterior significa que, para seguir el relato de El Mundo 
Resplandeciente, hace falta trazar el mapa de sus muchos mundos, lo cual 
dificulta seriamente la delimitación geográfica de sus acontecimientos. 

La presencia de una gran diversidad de mundos al interior de la novela 
es filosóficamente importante por varias razones. Primero, en una época 
tan próxima a los debates entre las posturas geocéntricas y heliocéntri-
cas, resulta llamativo que Cavendish sostenga que el planeta Tierra no 
sólo no es el centro del universo, sino que ni siquiera lo es ‘nuestro’ Sol 
ya que existe una gran pluralidad de mundos con sus respectivos soles: 
“cada uno de estos mundos, teniendo su propio sol para iluminarlo, se 
mueve en sus propios círculos” (Cavendish 2017, 62). Filosóficamente, 
esta descripción supone un distanciamiento radical de la perspectiva an-
tropocentrista tradicional, en la cual el ser humano constituye siempre el 
centro gravitacional, tanto de la trama como del Universo. Este rompi-
miento con el antropocentrismo quedará también reflejado en la descrip-
ción de las criaturas que habitan el mundo resplandeciente, por tratarse 
de una especie híbrida que guarda semejanzas tanto con los humanos 
como con diferentes especies animales e incluso vegetales. De ahí que 
Cavendish hable de la existencia, entre otros personajes, de hombres-oso, 
hombres-zorro, hombres-pájaro e inclusive hombres-hierba (2017, 64).

La segunda razón por la cual esta pluralidad de mundos al interior de 
la novela es filosóficamente sugerente, es porque conduce a sus lectores 
a cuestionar las fronteras entre lo conocido y lo desconocido, lo ‘nuevo’ 
y lo ‘viejo’, e incluso su propio lugar en el universo. Varias especialistas 
en Cavendish han enfatizado la importancia de este último punto. Lasa, 
por ejemplo, afirma que: “Tal liminalidad es también evidente en El 
mundo radiante que, en tanto utopía, se instala en el límite de la ficción 

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 173

y la no ficción” (2021, 3). Por su parte, Smyth afirma que “by pushing 
on the limits of what is possible, the fictions Fancy creates also create 
knowledge about the world [...] At the very least, Fancy’s fictions reveal 
the limits of the world as it is. But they can also demonstrate the very 
existence of worlds that seem, at first, impossible” (2017, 126). 

Esta línea de interpretación sería heredera de aquella distinción tra-
zada por Aristóteles en la poética, quien marcaba la diferencia entre his-
toria y poesía en la medida en que “no corresponde al poeta decir lo que 
ha sucedido, sino lo que podría suceder” (Aristóteles, 1451a). En este 
sentido, Cavendish emplearía también la poesía para reflexionar filosófi-
camente, no tanto para imaginar otros mundos posibles, sino para ofre-
cernos otras maneras posibles de imaginar este mundo. Esto es defendido 
por Marina Leslie, quien afirma: 

To take Cavendish’s argument about the relationship of fancy and reason seriously 
requires that we think of The Blazing World less as an escape from world or a vision 
of a possible world than as a material engagement with world that is. Cavendish isn’t, 
in the end, defending poetry so much as anatomizing it and, in the process, enlarging 
the domain of fancy beyond its fictional effects or artifacts. The narrative trajectory 
across the multi-generic and sited worlds of The Blazing World is, in effect, a map of 
the material traces fancy’s engagement with reason. (2012, 88, mi énfasis)

La interpretación de Leslie ofrece una tercera razón para sostener que 
la novela de Cavendish es filosóficamente relevante. Mientras que en 
otras lecturas se realiza la capacidad de la fantasía para crear mundos 
posibles alternativos al nuestro, Leslie nos recuerda que, para Cavendish, 
ya vivimos de hecho en un mundo al que podemos considerar como 
compuesto de una única materia viva, sensible y racional, capaz de orga-
nizarse de infinitas formas. Leslie insiste mucho en el peso que tiene el 
peculiar monismo pansiquista de Cavendish, no sólo en su concepción 
filosófica de las facultades de la razón o la fantasía, sino también en la 
creación lúdica de mundos. No se trata únicamente de ofrecernos un 
escape meramente ficticio de un mundo lejano pero posible, en donde 
las mujeres puedan ocupar puestos políticos y puedan dedicarse a la fi-
losofía; de una manera mucho más radical, podemos interpretar la obra 

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)174

de Cavendish como una invitación a fantasear racionalmente que ese 
mundo es precisamente el nuestro, y que lo que nos hace falta es aven-
turarnos a considerar que siempre es posible redescubrir el mundo que 
creemos conocer. 

El rechazo al antropocentrismo no sólo está presente en su obra de 
ficción, sino que Cavendish fue consistente al defender también en sus 
tratados filosóficos ‘serios’ que, por ejemplo, los animales tienen lengua-
je, que son criaturas capaces de pensar y de comunicarse entre sí. Uno de 
los pasajes que mejor refleja esto último está en las Observaciones:

Some philosophical writers discourse much concerning the knowledge of man, 
and the ignorance of all other creatures [...] I believe other creatures have as much 
knowledge as man [...] but their knowledges being different, by reason of their 
different natures and figures, it causes an ignorance of each other’s knowledge 
[...] Wherefore he that will say, there is no knowledge but in man, at least in animal 
kind; doth, in my opinion, say more than ever he will be able to prove. (2001, 218, 
mi énfasis)

En ese mismo pasaje, Cavendish insiste en que los seres humanos po-
demos reconocer y aprender del conocimiento generado por otras espe-
cies animales, como cuando observamos cambios en su comportamiento 
y esto nos permite inferir algo sobre el entorno común, como una tor-
menta, los niveles del río, etc. En clara contraposición con la postura car-
tesiana, la obra filosófica de Cavendish presenta, de la mano de la ficción, 
una gran diversidad de personajes híbridos que difuminan las fronteras 
y jerarquías entre animales humanos y no-humanos. La fantasía permite 
disfrutar de la posibilidad de imaginar que, tanto este como otros mun-
dos, puedan ser pensados y conocidos desde una perspectiva alternativa 
al antropocentrismo: 

Truly, if all other creatures cannot be denied to be material, they can neither be 
accounted irrational, insensible, or inanimate, by reason there is no part, nay, not 
the smallest particle in nature, our reason is able to conceive, which is not compo-
sed of animate matter, as well as of inanimate; of life and soul, as well as of body; 
and therefore no particular creature can claim a prerogative in this case before another. 
(Cavendish, 2001, 221, mi énfasis)

Julia Muñoz Velasco



Devenires 53 (2026) 175

Por medio de la fantasía, Cavendish sigue explorando seriamente po-
siciones filosóficas que de otra forma serían fácilmente descartables, da-
dos los prejuicios y consensos científicos de su época. Al igual que el caso 
de los animales, encontramos otro ejemplo en las Observaciones, cuando 
nuestra autora defiende abiertamente, en consonancia con su postura 
pansiquista, que así como los animales piensan, las piedras también lo 
hacen: “although a man perceives a tree or stone, yet he does not know 
whether the tree or stone perceives him, much less, what perceptions 
they make” (2001, 171). La radicalidad de este posicionamiento filosó-
fico es que, como explica Lisa Walters, la filosofía natural de Cavendish 
“presents a complex disruption of the cultural signifiers that founded 
early modern understandings of bodies and matter” (2017, 37). 

Con todo lo anterior, consideremos nuevamente la cita del “Epílogo” 
de El Mundo Resplandeciente en la que Cavendish se identifica como auto-
ra de mundos enteros (2017, 187), tanto filosóficos como de ficción. No 
se trata tan sólo de que la fantasía sea capaz de producir ilimitadamente 
mundos posibles ‘meramente ficticios’, sino de señalar que desde la filoso-
fía también creamos mundos cuando pensamos aquel que habitamos bajo 
una determinada perspectiva, ya sea geocéntrica, heliocéntrica, monista, 
dualista, pansiquista, antropocéntrica, etc.

Conclusiones

En uno de sus poemas-fantasías (fancies), Cavendish presenta el diálogo 
imaginario entre un viejo roble y el hombre que lo está talando. El roble 
pide al humano que por favor no lo mate, mientras que este último trata 
de convencerle que, dada su vejez, es preferible la utilidad que pueda te-
ner su madera para propósitos humanos. El roble, sin embargo, no cede:

No, let me here a poore Old Oake still grow;
I care not for these vaine Delights to know.
For fruitlesse Promises I do not care,
More Honour tis, my owne green Leaves to beare.
(Cavendish 2001, 160)

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish



Devenires 53 (2026)176

En esta fantasía, el viejo roble identifica la pretendida utilidad de su 
madera con vanas promesas, negando que las prioridades humanas sean 
las más importantes en el orden natural. Palabras más adelante, el viejo 
roble afirma que, a diferencia de los humanos, él cree que no vale la pena 
esclavizarse por dar gusto a las opiniones de los demás, en este caso, del 
hombre que busca convencerle de que estaría mejor talado que con vida. 
En contraste con una concepción filosófica de la naturaleza en la que ésta 
es un cúmulo de recursos susceptibles de ser explotados por el ser humano, 
Cavendish decide invitarnos a reflexionar, por medio de la fantasía, que 
vivimos en un mundo que (literal y figurativamente) siente y piensa de in-
finitas maneras, que de ninguna forma se agotan en las humanas. 

Si Nussbaum (2010) tiene razón al señalar que la imaginación narra-
tiva es un requisito indispensable para una mejor ciudadanía del mun-
do, en la que cada persona sea capaz de desarrollar un interés genuino 
por otros seres, entonces la filosofía de Cavendish puede leerse como un 
llamado a cuestionar todo aquello que extraviamos en nuestro quehacer 
filosófico al excluir a la fantasía en pos de la ‘seriedad’.

Referencias

Aristóteles. (1974). Poética. Edición trilingüe: griego, latín, español. Introducción, 
traducción al español, notas y apéndices de Valentín García Yebra. Madrid: Edito-
rial Gredos, Biblioteca Románica Hispánica.

Battigelli, A. (1998). Margaret Cavendish and the Exiles of the Mind. Kentucky: The 
University Press of Kentucky.

Cavendish, M. (2019). Essential Writings. D. Cunning (ed.) Oxford University Press.
Cavendish, M. (2017). El mundo resplandeciente. Madrid: Siruela.
Cavendish, M. (2001). Observations Upon Experimental Philosophy. E. O’Neill (ed.). 

Cambridge: Cambridge University Press.
Cavendish, M. (s.f.) Philosophicall fancies. Written by the Right Honourable, the 

Lady Newcastle. En Early English Books Online. https://name.umdl.umich.edu/
A53057.0001.001. University of Michigan Library Digital Collections.

Cunning, D. (2022). “Margaret Lucas Cavendish”, The Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy. E. N. Zalta y U. Nodelman (eds.), https://plato.stanford.edu/archives/
win2022/entries/margaret-cavendish/ 

Julia Muñoz Velasco

https://name.umdl.umich.edu/A53057.0001.001
https://name.umdl.umich.edu/A53057.0001.001
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/margaret-cavendish/
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/margaret-cavendish/


Devenires 53 (2026) 177

Descartes, R. (2005). Meditaciones Metafísicas, con objeciones y respuestas. Oviedo: 
KRK ediciones.

Findlen, P. (2006). “Between Carnival and Lent: The Scientific Revolution at the 
Margins of Culture”. En Collins, J. B., & Taylor, K. L. (ed.) Early Modern Europe: 
Issues and Interpretations. Blackwell Publishing.

Lasa, C. (2021). Marcos para la utopía de la mujer que escribe: Notas a The Blazing 
World, de Margaret Cavendish, y la relación con sus poemas científicos; Stultifera 
Navis; 2; 4; 9-2021; 1-11.

Lavié, C. (2022). Fancy, Sense, Wit: modos de la razón en la filosofía feminista de 
Margaret Cavendish. Siglo Dieciocho, 3, 17-40.

Leslie, M. (2012). Mind the Map: Fancy, Matter, and World Construction in Mar-
garet Cavendish’s “Blazing World”. Renaissance and Reformation, 35(1), 85-112. 
https://doi.org/10.33137/rr.v35i1.19076

Leslie, M. (1996). Gender, Genre and the Utopian Body in Margaret Cavendish’s 
Blazing World. Utopian Studies, 7(1), 6-24. 

Manzo, S. (2023). Margaret Cavendish acerca del escepticismo, los sueños y la fanta-
sía (fancy). Ideas y Valores, 72 (Supl. 10), 93-115.

Nussbaum, M. (2010). Sin fines de lucro, por qué la democracia necesita de las humani-
dades. Buenos Aires/Madrid: Katz editores.

Nussbaum, M. (2005). El cultivo de la humanidad, Una defensa clásica de la reforma de 
la educación liberal. Barcelona: Ediciones Paidós.

Prakas, T. (2016). “A World of her own Invention”: The Realm of Fancy in Margaret 
Cavendish’s The Description of a New World, Called the Blazing World. Journal 
for Early Modern Cultural Studies, 16(1), 123-145. https://www.jstor.org/stable/
jearlmodcultstud.16.1.123 

Shakespeare, W. (s.f.) The Tempest. B. A. Mowat y P. Werstine (eds.). The Folger 
Shakespeare. https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/the-tempest/ 

Smyth, M. (2017). Women writing fancy. In Springer eBooks. https://doi.
org/10.1007/978-3-319-49427-2

Villanueva Noriega, Gabriela. (2023). Tejer la Nueva Ciencia con los materiales de la 
imaginación: Margaret Cavendish, poesía y experimentación. Acta poética, 44(2), 
22-43. https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100x26s472

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

https://doi.org/10.33137/rr.v35i1.19076
https://www.jstor.org/stable/jearlmodcultstud.16.1.123
https://www.jstor.org/stable/jearlmodcultstud.16.1.123
https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/the-tempest/
https://doi.org/10.1007/978-3-319-49427-2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-49427-2
https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100x26s472

