53

Ano XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

DEVENIRES

Articulos

MiGueL ANGEL URREGO ARDILA

RAUL VILLASEROR TALAVERA
Y Huco Robpricuez URIBE

Dossier
Fil6sofas de la Modernidad temprana

DomMiINIQUE RaBy
GaBrIELA DOMECQ

Juria MuNoz VELASCO

AfpA ATENEA BULLEN AGUIAR

Traduccion

MartiIN HAGGLUND

Entrevista

IR1Go SANCHEZ, RUBEN SANCHEZ
Y CHRISTIAN DUECKER

Reformas o revolucién. Las incertidumbres
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipacion de la consciencia:
contribuciones desde la pedagogfa critica

Xochiquétzal multiple. Amor y sanacién en la filosofia
(palabra-accién-mundo) femenina prehispdnica

Estrategias retoricas y usos de la Biblia en el 77aité

de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon
Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de Maria Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo:
una critica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito

UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO

FACULTAD DE FILOSOFIA
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES FILOSOFICAS




L0os MUNDOS FANTASTICOS
DE MARGARET CAVENDISH

Julia Mufioz Velasco
Facultad de Filosofia y Letras, UNAM
juliamuvel9@gmail.com

Resumen: El presente articulo tiene como objetivo argumentar que la postura filosé-
fica pansiquista de Cavendish necesita de la fantasia para ser explicada y comprendida.
Esto se debe a que dicha facultad permite experimentar versiones del mundo que
podrian parecernos, a primera vista, ajenas, pero que podemos reconsiderar filos6fi-
camente tras familiarizarnos con ellas desde la ficcién. El gran valor epistémico que
Cavendish confiere a la fantasfa es algo que se ha estudiado ampliamente dentro de
la bibliografia secundaria. Aqui, sin embargo, se analizard tinicamente la importancia
que Cavendish confiere a la fantasfa para el quehacer filoséfico.

Palabras clave: fantasfa, ficcidn, filosofia natural, pansiquismo.

Recibido: septiembre 1, 2025. Aceptado: noviembre 20, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036

DeveNIres. Afio xxvir, Num. 53 (enero-junio 2026): 157-177
Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:juliamuvel9@gmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036

THE FANTASTICAL WORLDS
OF MARGARET CAVENDISH

Julia Mufioz Velasco
Facultad de Filosofia y Letras, UNAM
juliamuvel9@gmail.com

Abstract: This paper aims to show that Cavendish’s panpsychist philosophical stance
requires phantasy to be explained and understood. This faculty allows us to experience
versions of the world that might seem, at first glance, foreign to us; burt after becom-
ing familiar with them through fiction, we can philosophically reconsider them. The
epistemic value that Cavendish assigns to fantasy has been extensively studied within
secondary literature. Here, however, only the importance that Cavendish confers to
phantasy for philosophical practice will be analyzed.

Keywords: phantasy, fiction, natural philosophy, panpsychism.

Received: September 1, 2025. Accepted: November 20, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036

DevENIRES. Year xxv11, No. 53 (January-June 2026): 157-177
Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:juliamuvel9@gmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1036

Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

The poers eye, in a fine frenzy rolling,
Doth glance from heaven to Earth,
from Earth to heaven,
And as imagination bodies forth
The forms of things unknown, the poet’s pen
Turns them to shapes and gives to airy nothing
A local habitation and a name.

WILLIAM SHAKESPEARE

So in this World, may many Worlds more be
MARGARET CAVENDISH

Introduccién

Ex su libro sin fines de lucro, por qué la democracia necesita de las hu-
manidades, Martha Nussbaum sostiene que la “imaginacién narrativa”
es “la capacidad de pensar como serfa estar en el lugar de otra persona,
de interpretar con inteligencia el relato de esa persona y de entender los
sentimientos, los deseos y las expectativas que podria tener esa persona”
(2010, 132). Esta capacidad, nos dice la autora, es indispensable para la
formacién de una ciudadania del mundo y para el desarrollo de habili-
dades sociales como la empatia o la comprensién. De una manera simi-
lar, en El cultivo de la humanidad, Nussbaum defiende que, por medio
de la ficcién, los seres humanos aprendemos a “atribuir vida, emociones
y pensamientos a una forma que tiene escondida su interioridad” (2005,
89), de tal manera que privarnos de ciertas historias equivale a perder de
vista diferentes perspectivas del mundo.

El presente articulo tiene como objetivo argumentar que la postura fi-
loséfica pansiquista de Cavendish necesita de la fantasia para ser explicada
y comprendida. Esto se debe a que dicha facultad permite experimentar
versiones del mundo que podrian parecernos, a primera vista, ajenas, pero

DEVENIRES 53 (2026) 159



Julia Mufioz Velasco

que podemos reconsiderar tras familiarizarnos con ellas desde la ficcién.
El gran valor epistémico que Cavendish confiere a la fantasia es algo que
se ha estudiado ampliamente dentro de la bibliografia secundaria (Manzo
2023, 108). Aqui, sin embargo, se analizard Ginicamente la importancia
que Cavendish confiere a la fantasia para el quehacer filoséfico.

Para lograr esto tltimo, el texto se dividird en las siguientes secciones.
Primero, se expondrdn las razones de Cavendish para presentar como un
mismo proyecto filoséfico sus Observaciones sobre filosofia experimental,
junto con La descripcion de un mundo nuevo, llamado un mundo resplan-
deciente. Esto permitird mostrar por qué, para esta autora, la filosofia
debe ser creativa y original, sin que ello amenace o demerite su labor.
Posteriormente, se explicard la relacién que guarda la concepcién filo-
s6fica de la fantasia con el pansiquismo de Cavendish, para mostrar que
no puede haber ninguna facultad que sea ‘irracional’, o que pueda ser
un peligro para las investigaciones de la filosofia natural. Por dltimo,
se explicard por qué la fantasia no ofrece exclusivamente una forma de
‘escapar’ del mundo, sino que también proporciona una via para redes-
cubrirlo y redescubrirse en ¢él.

1. Dos disciplinas unidas por sus polos

En 1666, Margaret Cavendish publicaria dos de sus obras mds impor-
tantes. Por un lado, un tratado de filosofia natural titulado Observaciones
sobre filosofia experimental | Observations Upon Experimental Philosophyl;
v, por el otro, una obra de ficcién llamada La descripcion de un mun-
do nuevo, llamado un mundo resplandeciente’ [The Description of a New
World, Called the Blazing World]. Lejos de ser sélo una coincidencia, la
decisién de publicar simultdineamente estos libros refleja la concepcién
que Cavendish tenia de su propio quehacer filoséfico y del lugar que la
fantasia tenfa en ¢él.

! De aqui en adelante, me referiré a esta obra simplemente bajo el nombre de £/ Mun-
do Resplandeciente.

160 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

Para confirmar que no se trata tan s6lo de una conjuncién azarosa,
sino de un mismo proyecto filoséfico bajo dos expresiones diferentes,
Cavendish senala en los prefacios a E/ Mundo Resplandeciente que cre6
estas obras con la intencién de presentar dos mundos distintos, aunque
coherentes entre si, unidos por sus dos polos (Cavendish 2017, 55). Esta
forma de conexién resulta significativa ya que, dentro de las primeras
pdginas de la novela, Cavendish hablard sobre dos mundos que también
se encuentran mutuamente ensamblados por sus respectivos polos de tal
forma que “si alguien llega a alguno de esos polos, es forzado o bien a
volver o bien a entrar al otro mundo” (Cavendish 2017, 62). De alguna
forma, es como si Cavendish nos invitara a considerar que nuestras pes-
quisas filoséficas estdn siempre conectadas (incluso sin darnos cuenta) a
otras disciplinas, como lo es en este caso la literatura. En otras palabras,
hay un punto en el que, para seguir avanzando (en la investigacién o en
un viaje a través del océano) hay que dejar el mundo conocido atrds y
adentrarse en un mundo nuevo.

Ahora bien, presentar un libro de ficcién en sincronia con un tratado
filoséfico es algo tan fuera de lo comun en nuestros dias, como lo era en la
época de Cavendish. Consciente de ello, la duquesa de Newcastle sinti6
la necesidad de comenzar uno de los prefacios de £/ Mundo Resplandecien-
te con la siguiente advertencia: “Si usted se pregunta por qué he unido una
obra fruto de la imaginacién?® [Fancy] a mis serias Observaciones Filosdficas,
piense que no es un menosprecio a la filosofia o una opinién fuera de lu-
gar, como si este noble estudio no fuera mds que una ficcién de la mente”
(Cavendish 2017, 55). Con estos primeros renglones, es posible plantear
preguntas decisivas para comprender el proyecto filoséfico de Cavendish,
asi como su contexto histdrico. Primero, ;por qué serfa necesario aclarar
que vincular la ficcién a la filosofia no es equiparable a despreciar a esta

tltima? Segundo, ;qué tipo de “ficciones de la mente” podrian ayudar a la
labor filos6fica?

? Marti Escayol, en la edicién en espanol editada por Siruela, eligi6 traducir “Fancy” por
“imaginacién”. Sin embargo, en este escrito me referiré a esta facultad por el nombre de
Fantasia.

DEVENIRES 53 (2026) 161



Julia Mufioz Velasco

2. La ‘seriedad’ de la filosofia

Cavendish inicia su prefacio anticipando que se le objetard esta forma
dual de plantear su proyecto filoséfico. Esto se debe, como su elecciéon
de palabras nos permite apreciar, a que la filosofia es “seria” y “un noble
estudio”, mientras que la literatura es una mera ficcién de la mente (Ca-
vendish 2017, 55). Este contraste ya habia sido abordado por la autora
con anterioridad, trece afos antes de la publicacién de E/ Mundo Res-
plandeciente. En 1653, Cavendish public una obra titulada Fantasias
filoséficas [ Philosophical Fancies]. Ahi, bajo la forma de un poema o fan-
tasia [fancy], encontramos un didlogo entre la Razén y los pensamientos,
en el que estos debaten hasta dénde debe llegar la fantasia al momento
de reflexionar. La Razén, por un lado, les pide a los pensamientos que
no “corran por caminos extrafios y fantdsticos”,? pues si se alejan mucho
de lo que ya se ha establecido como norma en las Escuelas, el Mundo les
juzgard como meras tonterfas o locuras.

Como respuesta a este consejo, los pensamientos le dicen a la Razén
que no les moleste en sus estudios, ya que la Naturaleza les ha dado “la
libertad sin limites para correr més répido y mds lejos que el Sol”.* A la luz
de este intercambio, se puede apreciar el posicionamiento de Cavendish
a favor de utilizar la fantasfa como un recurso filoséfico, en la medida
en que permite ir mds alld de lo que se ha asumido previamente como
verdadero. Sin embargo, no deja de ser llamativo que esta apologia vaya
acompafiada de una advertencia sobre el escarnio que puede recibir cual-
quier propuesta filos6fica que vaya por una via distinta a la de las Escue-
las de su época. La fantasia siempre estd demasiado cerca de la tonteria y
la locura como para ser una aliada confiable de la filosofia.

El didlogo presentado por esta fantasia [fancy] o poema plantea una
tensién inherente al quehacer filoséfico: esta labor debe ser creativa y ori-
ginal, pero no a tal punto que pueda ser considerada como una locura.
Descrito de esta manera, el didlogo entre Razén y pensamientos puede

3 Thoughts, run not in such strange phantastick waies.
* Nature doth give us liberty to run, Without a Check, more swift far then the Sun.

162 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

leerse como una representacién de lo que Cavendish tuvo que enfrentar en
los circulos filoséficos y cientificos de su época. Nuestra autora tuvo que
posicionarse constantemente entre la novedad de su obra y la aceptacién
de sus pares: “although Cavendish clearly challenges and revises generic
boundaries, she also seeks inclusion in male literary and philosophical ca-
nons, and in order to gain recognition she must also be to some degree
recognizable within such canons” (Leslie 1996, 7).

Tras revisar su biograffa, es dificil concluir que Cavendish haya logrado
encontrar el equilibrio entre los polos de esta tensién. Por el contrario, ha
sido mds o menos undnime la lectura que calificé a su obra como extrava-
gante, desafiante o fuera de lo normal. Algunos de sus contemporaneos la
vefan, entre otras cosas, como una persona loca, presumida y pretenciosa
(Battigelli 1998, 12). Hoy en dia esta excentricidad es considerada como
un rasgo positivo de su obra, sin embargo, ello no quita que siempre se
valora con cierta cautela y que, sobre todo, sigamos enfrentdndonos a la
pregunta sobre cémo leer a Cavendish, si desde sus propios criterios o si
desde los estdndares del canon filoséfico que la excluyé.

Prakas (2016), por ejemplo, nos dice que hay que reconocer los aciertos
de la obra de Cavendish, sin por ello obviar sus dificultades: “taking Caven-
dish seriously has meant that we must defend her work against unwarran-
ted dismissal, but it also means that we should not ignore problematic or
contradictory elements in her writings” (124). De igual forma, Villanueva
Noriega (2023) sefiala que “esta singularidad de Cavendish también hace
dificil identificar claramente sus textos con una tradicién, pues ella deli-
beradamente apostaba intelectualmente a la diversidad, la mezcolanza y la
hibridacién genérica” (25).

Esta dificultad para ‘descifrar’ la excentricidad de la duquesa de New-
castle también se manifestd en su visita a la Royal Society of London for
Improving Natural Knowledge. Tan sélo un ano después de publicar las
Observaciones'y El Mundo Resplandeciente, Cavendish fue la primera mu-
jer invitada a esta institucién, en la que participaban los cientificos y
filésofos naturales mds importantes de su época. Este acontecimiento
fue célebre, no sélo porque la duquesa lleg6 “vestida como un caballero,
aunque sin barba” (Battigelli 1998, 13), sino, también, por el importan-

DEVENIRES 53 (2026) 163



Julia Mufioz Velasco

te desacuerdo filos6fico que habia entre Cavendish y los integrantes de
la Royal Society, entre los cuales destaca, precisamente, el disenso sobre la
seriedad propia de la filosoffa.

En 1668, un afo después de la visita de Cavendish y dos afios después
de la publicacién de £/ Mundo Resplandeciente, Joseph Glanvill escribirfa
en defensa de la Royal Society que el propésito de esta sociedad era el de
erigir una Historia Natural bien anclada en la “sobria realidad”, alejin-
dose de los “ardores de la fantasfa desenfrenada, evitando sus excursio-
nes extravagantes (Findlen 2006, 452). En cambio, como ya se ha visto,
Cavendish consideraba que estos dos dmbitos, el de la fantasia y el de la
historia o filosoffa natural, no son mutuamente excluyentes, sino que son
dos mundos conectados por sus polos, mismos que pueden ser coheren-
tes entre si aun con sus diferencias. Para comprender mejor la compati-
bilidad, es importante recalcar que Cavendish hable de “fantasia” y no
de “imaginacién”. En el siglo XVII, la primera era reconocida como una
facultad claramente distinta de la segunda. La imaginacién era concebida
como una facultad meramente reproductiva, esto es, una facultad capaz de
presentar a la mente ciertas impresiones sensibles en la ausencia de objetos
previamente percibidos (Smyth 2017, 16). En cambio, la fantasia es una
facultad que tiene la libertad para producir sus propios objetos.

Mientras que la imaginacién se situaba en un punto medio entre la
materialidad recibida por los sentidos y la mente, la fantasia era capaz
de tomar una mayor distancia del mundo vy, con ello, podia gozar de
una mayor autonomia para generar sus propias creaciones (Smyth 2017,
18). Esto tltimo hacia que, en la época de Cavendish, la fantasia fuera
considerada una facultad peligrosa para las investigaciones cientificas y
para la racionalidad, ya que parecia ser una capacidad autosuficiente que
no tenfa por qué responder a la realidad observable. Por el contrario, se
trataba de una facultad que podia encontrar en si misma la motivacién
suficiente para crear mundos de manera ilimitada.

Estos rasgos hacian de la fantasia una gran amenaza para el estudio de la
naturaleza: “such an active, autonomous, secular, pleasure-seeking version
of the imagination poses the risk that anyone could, in one translation of
the words of Francis Bacon, ‘give out a dream of [her] own imagination

164 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

for a pattern of the world” (Smyth 2017, 19). La fantasia conllevaba la
peligrosa posibilidad de abandonar la filosofia ‘seria’ para enfocarnos tni-
camente en la creacién de mundos acordes a nuestros caprichos o deseos.
Cuando Cavendish advierte que ella no piensa en la filosofia natural como
una mera “ficcién de la mente”, estd aludiendo a esta concepcién de la
fantasia y al debate, tan importante en su época, sobre si la ficcién era tan
s6lo una pérdida de tiempo para la ciencia. Sila filosofia deseaba prosperar
en su estudio de la naturaleza, debia abandonar el dmbito de la fantasfa y
proclamarse como una disciplina seria, anclada firmemente a la realidad.

3. La ‘enfermedad’ fantastica de Cavendish

Si la fantasia entrana el riesgo de perder de vista la realidad y extraviar a
la ciencia en sus investigaciones sobre la naturaleza, ;por qué Cavendish
presentarfa una defensa de esta facultad? ;Estaba ella a salvo de estos pe-
ligros? Es curioso que la duquesa inicie el prefacio de las Observaciones
hablando de su posible ‘enfermedad: “It is probable, some will say, that
my much writing is a disease; but what disease they will judge it to be [...]
Perhaps they will say, it is an extravagant, or at least a fantastical disease”
(Cavendish 2001, 7). Este padecimiento responde a dos rasgos importan-
tes. Por un lado, a la cantidad de obras que escribié, mds si consideramos
que lo hizo en una época en donde las mujeres dificilmente podian publi-
car, y mucho menos doce obras tal como ella hizo. Por el otro lado, esta
enfermedad también responde a la gran diversidad de géneros presentes
en su obra, donde encontramos “una imbricacién de ficcién y no ficciéon
que, lejos de ser meramente estilistica, apunta al valor epistémico de la
fantasia” (Lavié 2022, 18).

Sin embargo, en lugar de preocuparse por deslindarse de esta ‘condi-
ciér’, Cavendish confiesa que es un honor estar ‘infectada’ por la misma
enfermedad que han tenido las mentes mds ilustres, desde Aristdteles
hasta Ovidio, es decir, desde la filosofia hasta la poesia, pasando por la
medicina, la abogacia o las matemadticas (Cavendish 2001, 7). Lo ante-
rior permite afirmar que padecer de dicha “enfermedad fantdstica” no

DEVENIRES 53 (2026) 165



Julia Mufioz Velasco

constituye un obstdculo para el quehacer filoséfico, sino que puede lle-
gar a ser una parte beneficiosa del mismo. Pero, ;cémo es eso posible?
:Cémo se neutraliza a la fantasia para disfrutarla y aprender de ella, en
lugar de temerla? Para responder a estas preguntas es importante enfati-
zar dos puntos de la obra de Cavendish: (a) la fantasia no es una facultad
inherentemente irracional y (b) la fantasia es un peligro sélo cuando hay
una falta de sincronia entre racionalidad y fantasia.

4. El pansiquisimo como raiz comin

Para comenzar a explicar el primer punto, a saber, si la fantasia no es una
facultad inherentemente irracional, es preciso regresar al prefacio de £/
Mundo Resplandeciente. Ahi, la duquesa distingue “Razén” de “Fanta-
sia’. La primera es una facultad que, preocupada por la verdad, indaga
las relaciones causales presentes en la naturaleza; mientras que la fantasia
se olvida de la verdad para enfocarse en la ficcidn, caracterizdindose como
una facultad capaz de crear “por si misma todo lo que le place y deleita”
(Cavendish 2017, 56). De esta manera, la razén se distingue por querer
conocer la realidad con la mayor precisién posible, mientras que a la
fantasfa le da igual si sus objetos existen o no.

Ahora bien, el hecho de que sean dos facultades distintas, con sus res-
pectivos objetos e intereses, no significa que sean mutuamente excluyen-
tes o que la fantasia siempre sea un peligro para la filosofia. Por el con-
trario, ambas facultades comparten el mismo fundamento metafisico.
Cavendish pide a sus lectores no malinterpretar su forma de presentar
esta distincién como si se tratara de facultades irreconciliables, pues am-
bas son “efectos 0, mds bien, acciones de la parte racional de la materia”
(2017, 56). Sin embargo, para valorar la importancia de este argumento
y asi evitar dicha malinterpretacién es preciso considerar los rasgos gene-
rales de la concepcién pansiquista de la naturaleza de Cavendish.

El problema mente-cuerpo es uno de los debates metafisicos mds im-
portantes de la época de la filosofia moderna temprana, en el que partici-

166 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

paban posturas dualistas y monistas. Como representante de la primera
de ellas tenemos a René Descartes, quien en las Meditaciones Metafisicas
sostenia que el pensamiento es radicalmente ajeno al cuerpo: “en cuanto
que yo soy sélo una cosa que piensa —y no extensa—, y, por otra parte,
tengo una idea distinta del cuerpo, en cuanto que él es sélo una cosa ex-
tensa —y no pensante—, es cierto entonces que ese yo (es decir, mi alma,
por la cual soy lo que soy), es enteramente distinto de mi cuerpo, y que
puede existir sin é1” (Descartes 2005, 232). De esta manera, su postura
es dualista por afirmar que la sustancia extensa (cuerpo) y la sustancia
que piensa (alma) son metafisicamente independientes entre si.

Por el contrario, el monismo sostenia que existe tan sélo una sustan-
cia metafisica, a saber: la materia. Para los defensores de esta posicion, el
pensamiento debia explicarse necesariamente como un atributo o parte
de la materialidad. Como representantes de esta postura filoséfica tene-
mos a Thomas Hobbes y a Pierre Gassendi. Ambos autores participaron
en las objeciones y respuestas que fueron incorporadas como parte de la
publicacién de las Meditaciones Metafisicas. Hobbes, por ejemplo, difiere
de la posicién cartesiana al decir que “no podemos separar el pensamien-
to de una materia que piense [...] una cosa que piensa es mds bien mate-
rial que inmaterial” (Hobbes en Descartes 2005, 389). Gassendi, por su
parte, le objeta a Descartes que no se trata de una sustancia incorpérea y
otra corpérea, sino de distintos tipos de cuerpos “uno grosero y otro su-
til, de manera que al primero se le da el nombre de cuerpo, y al segundo
el de alma o espiritu” (Gassendi en Descartes 2005, 666).

Cavendish también es defensora de la postura monista, pero su ca-
racterizacion de la materia difiere significativamente de la de Hobbes o
Gassendi, pues estos dos autores tenfan una concepcién mecanicista de
la materia, segin la cual el pensamiento se identificaba como una propie-
dad exclusiva de ciertos cuerpos (como el cerebro). Por ello es que, como
advierte Cunning (2022): “Cavendish is aware that she is writing in a
tradition in which the prospect of thinking matter is not going to be taken
seriously. In the eyes of many of her contemporaries and predecessors, ma-
tter is not only unintelligent, but also inert and utterly worthless”.

DEVENIRES 53 (2026) 167



Julia Mufioz Velasco

En otras palabras, dentro de la misma posicién monista existia el
debate sobre si la propiedad de pensar era algo que correspondia a toda
la materia, o s6lo a una parte de ella. Cavendish optard por defender la
posicién mds radical que implica negar “that rational matter, or mind,
exists only in the brain or some other region of the human body. Ra-
ther, animate matter moves throughout nature” (O’Neill 2001, xxv). El
monismo pansiquista de Cavendish parte de lo que ella identifica como
el triunvirato de la naturaleza o los tres grados de la materia: el inanima-
do, el sensible y el racional. Aunque estos cumplen diferentes funcio-
nes, permanecen siempre como elementos inseparables entre si, ya que
“wheresoever is body, there is also a commixture of these three degrees
of matter” (Cavendish 2001, 181). Con esta concepcién filoséfica de la
materia, el monismo pansiquista de Cavendish puede resumirse en las
siguientes premisas presentadas en las Observaciones:

(1) La naturaleza es material y no puede probarse lo contrario

(2) Sitodo en la naturaleza es material, la razén y la sensibilidad también lo son

(3) No hay necesidad, por tanto, de postular una mente incorpdrea para explicar
la posibilidad del pensamiento

(4) De esta forma, “todas las fantasfas [fancies], imaginaciones, juicios, memorias,
recuerdos, y afines, no son otra cosa que acciones de la razén, o de las partes
racionales de la materia animada” (2001, 272, mi traduccion).

Esta concepcién filoséfica de la naturaleza como una Gnica materia
animada y racional, tiene fuertes implicaciones en la distincién entre ra-
cionalidad y fantasia. Smyth senala que “Cavendish’s strange materiality
allows not only for a novel view of nature but of fiction” (2017, 126).
Al sefalar esta raiz metafisica comidn, Cavendish es capaz de oponerse
a la lectura que establece una jerarquia epistémica entre ambas faculta-
des. Desde la postura dualista, la imaginacién y la sensacién son fuentes
de conocimiento menos fiables porque sus actividades requieren de la
participacién tanto del alma como del cuerpo. Segtin Descartes, existen
otras formas de pensamiento independientes de lo corpéreo que, por lo
mismo, ofrecen un conocimiento del mundo con mayor grado de certe-
za y necesidad (Descartes 2005, 156). En cambio, Cavendish se opone

168 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

radicalmente a esta jerarquia que deja mal parada epistémicamente a la
fantasia pues todo pensamiento (incluyendo las fantasias) son producto
de la actividad del grado racional de la materia, a tal punto que es po-
sible concluir que (a) la fantasia no sélo no es una facultad inherente-
mente irracional, sino que, por el contrario, la fantasia es una facultad
necesariamente ‘racional’.

5. Error, locura y fantasia

Ahora retornemos al segundo punto sobre cémo (b) la fantasia es un
peligro sélo si hay una falta de sincronia entre racionalidad y fantasia. La
pregunta es, si tanto razén como fantasia tienen una raiz comun, ;c6mo
podria haber un desfase entre ambas? A Cavendish le interesa sostener
que la fantasia puede contribuir significativamente en la investigacion
de la naturaleza y, para defender esta tesis, Cavendish distinguird entre
error, locura y fantasia.

En uno de los prefacios a £/ Mundo Resplandeciente, la autora advierte
que no basta con cefirse a la razén y evitar la fantasia para eludir la po-
sibilidad del error. Por el contrario, muchos filésofos pueden confundir
falsedades con verdades y puede existir una gran diversidad de opiniones
en filosofia, muchas de las cuales no coinciden con la verdad. Sin embar-
go, esto de ninguna manera prueba que la filosofia es una mera ficcién
arbitraria, ya que “los errores proceden de los diferentes movimientos de
la razén” (Cavendish 2017, 55). En otras palabras, asi como la razén y la
fantasfa parten de la misma constitucién material, el error también serd
explicado dentro de la filosofia de Cavendish como producto de un mo-
vimiento irregular y desordenado de los grados o elementos racionales y
sensibles de la materia.

Para ilustrar esta concepcién del error, consideremos el siguiente ejem-
plo. Una persona entra en un cuarto oscuro en donde hay una cuerda
tirada en el piso. Al ver esa figura, en esas condiciones sensibles, se asusta
al creer que no se trata de una cuerda sino de una serpiente. Ahora, ima-
ginemos que esa misma persona comienza a pensar que la figura del piso

DEVENIRES 53 (2026) 169



Julia Mufioz Velasco

no se mueve y que, observindola bien, pareciera no coincidir en color o
en tamafo a una serpiente. Este ejemplo es proporcionado por Caven-
dish para sostener que la parte racional y la parte sensible de la materia
suelen corregirse mutuamente: “A mistake is an irregularity of sense, and
sometimes of reason too: if sense be only mistaken, and not reason, re-
ason rectifies sense; and if reason be only mistaken, and not sense, then
sense rectifies reason” (2001, 274). De esta forma, Cavendish niega que
los errores sean productos exclusivamente de la razén o de la sensibilidad,
sino que son resultado de ciertos movimientos de la materia.

En continuidad con esta explicacién del error, Cavendish define a la lo-
cura (madness) como “una enfermedad que ocurre debido a movimientos
irregulares de la mente, sean de la materia sensible, de la materia racional o
de ambas en forma coordinada” (Manzo 2024, 105). Ademds, Cavendish
distingue dos tipos de locura que corresponden a los dos grados animados
de la materia: el sensible y el racional. Por un lado, en la locura sensible
“la materia sensible produce imdgenes que no se corresponden con la rea-
lidad” (Manzo 2024, 105). Por otro lado, la locura racional o rational
madness es aquella provocada por los movimientos de los componentes
de la materia racional, mismos que generan fantasias salvajes, opiniones
inconstantes, conceptos extrafios, etc. (Manzo 2024, 109).

De esta forma, serfa impreciso atribuir a la facultad de la fantasia los
errores que pueden cometerse en la investigacién cientifica. En realidad,
s6lo en algunos casos puede haber ciertas irregularidades en los movi-
mientos de las partes sensibles y racionales de la materia. Normalmente,
estos mismos elementos de la materia estdn a la base de todos los juicios
de la filosofia natural sin que causen problemas. Mds aun, Cavendish
sefala que, a diferencia de la locura sensible o la locura racional, también
existen las llamadas fantasias elevadas que “surgen de movimientos regu-
lares, ordenados y arménicos de la materia” (Manzo 2024, 109), mismas
que son benéficas para la investigacién de la naturaleza.

La fantasia, por tanto, no es equiparable con una facultad que pierde
de vista a la realidad y que, en ese sentido, esté mds cerca de la locura o del
error que la propia razén. Por el contrario, es una facultad que puede reali-
zar aportaciones epistémicas valiosas para la filosofia. En palabras de Silvia

170 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

Manzo: “Cuando la mente se dispone a hacer filosofia, en busca de la ver-
dad sobre las causas de los fenémenos naturales, choca con el obstdculo de
su finitud [...] Pero cuando, a través de las fantasias poéticas elevadas, crea
por placer una inmensa variedad de ficciones, rompe con esos limites que
le imponfa su condicién de recorte finito de la Naturaleza” (2024, 112).

Cavendish les explica a sus lectores que decidié coordinar la publica-
cién conjunta de su serio tratado de filosofia (las Observaciones) junto con
su ladica obra de ficcion (El Mundo Resplandeciente) porque: “la razén
[...] a veces requiere la ayuda de la imaginacién para recrear la mente y
distraerla” (2017, 56) e incluso llega a identificarse como una creadora de
mundos tanto filoséficos como fantdsticos (2017, 187). Con estas razones,
el aspecto ladico de la fantasia no debe ser desterrado de la filosofia.

6. Un mundo en el que las piedras piensan
y los animales hablan

Antes de continuar conviene recordar lo dicho hasta ahora. Cavendish
considera importante advertir a sus lectores que vincular literatura y fi-
losofia no es una accién en detrimento de esta tltima, ya que hay ciertas
ficciones que pueden contribuir positivamente al quehacer filoséfico, en
la medida en que éste deba ser también creativo y original. La facultad
capaz de proveer dichas ficciones es la fantasia que, en contraposicion
con la imaginacién, puede crear libre e ilimitadamente sus propios mun-
dos. El peligro con esto ultimo, sin embargo, es que la fantasia se dis-
tancie tanto de la realidad que pueda desviar a las investigaciones sobre
la naturaleza de su verdadero propdsito. Para descartar esta sospecha,
Cavendish ofrece varios argumentos para aclarar (a) que la fantasia es
una facultad inherentemente racional al estar constituida por la misma
materia que el resto de la Naturaleza, y que (b) esta facultad es benéfica
para la filosofia cuando trabaja en armonia con la racionalidad, a dife-
rencia de como lo hace en los errores o en la locura.

Con todos estos elementos, es posible ahora proponer una lectura de
El Mundo Resplandeciente que, més alld de sus contenidos especificos,

DEVENIRES 53 (2026) 171



Julia Mufioz Velasco

sea capaz de revelar la aportacién que tiene esta ficcién para la filosofia
de Cavendish. Este relato o “descripcién poética” (2017, 187), como
lo llama Cavendish, comienza con el secuestro de una joven que, tras
ser la Gnica superviviente de un naufragio, cruza a través del polo norte
hacia el mundo resplandeciente. Piginas mds adelante se descubre que
la historia de esta joven, quien pasa de ser secuestrada a ser la Empera-
triz, se desenvuelve en por lo menos tres mundos distintos, uno de ellos
el nuestro. Lo anterior significa que, para seguir el relato de E/ Mundo
Resplandeciente, hace falta trazar el mapa de sus muchos mundos, lo cual
dificulta seriamente la delimitacién geogréfica de sus acontecimientos.
La presencia de una gran diversidad de mundos al interior de la novela
es filos6ficamente importante por varias razones. Primero, en una época
tan proxima a los debates entre las posturas geocéntricas y heliocéntri-
cas, resulta llamativo que Cavendish sostenga que el planeta Tierra no
s6lo no es el centro del universo, sino que ni siquiera lo es ‘nuestro’ Sol
ya que existe una gran pluralidad de mundos con sus respectivos soles:
“cada uno de estos mundos, teniendo su propio sol para iluminarlo, se
mueve en sus propios circulos” (Cavendish 2017, 62). Filoséficamente,
esta descripcion supone un distanciamiento radical de la perspectiva an-
tropocentrista tradicional, en la cual el ser humano constituye siempre el
centro gravitacional, tanto de la trama como del Universo. Este rompi-
miento con el antropocentrismo quedard también reflejado en la descrip-
cién de las criaturas que habitan el mundo resplandeciente, por tratarse
de una especie hibrida que guarda semejanzas tanto con los humanos
como con diferentes especies animales e incluso vegetales. De ahi que
Cavendish hable de la existencia, entre otros personajes, de hombres-oso,
hombres-zorro, hombres-pdjaro e inclusive hombres-hierba (2017, 64).
La segunda razén por la cual esta pluralidad de mundos al interior de
la novela es filos6ficamente sugerente, es porque conduce a sus lectores
a cuestionar las fronteras entre lo conocido y lo desconocido, lo ‘nuevo’
y lo ‘viejo’, e incluso su propio lugar en el universo. Varias especialistas
en Cavendish han enfatizado la importancia de este tltimo punto. Lasa,
por ejemplo, afirma que: “Tal liminalidad es también evidente en E/
mundo radiante que, en tanto utopia, se instala en el limite de la ficcién

172 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

y la no ficcién” (2021, 3). Por su parte, Smyth afirma que “by pushing
on the limits of what is possible, the fictions Fancy creates also create
knowledge about the world [...] At the very least, Fancy’s fictions reveal
the limits of the world as it is. But they can also demonstrate the very
existence of worlds that seem, at first, impossible” (2017, 126).

Esta linea de interpretacién seria heredera de aquella distincién tra-
zada por Aristdteles en la poética, quien marcaba la diferencia entre his-
toria y poesia en la medida en que “no corresponde al poeta decir lo que
ha sucedido, sino lo que podria suceder” (Aristételes, 1451a). En este
sentido, Cavendish emplearia también la poesia para reflexionar filoséfi-
camente, no tanto para imaginar otros mundos posibles, sino para ofre-
cernos otras maneras posibles de imaginar este mundo. Esto es defendido
por Marina Leslie, quien afirma:

To take Cavendish’s argument about the relationship of fancy and reason seriously
requires that we think of 7he Blazing World less as an escape from world or a vision
of a possible world than as a material engagement with world thar is. Cavendish isn',
in the end, defending poetry so much as anatomizing it and, in the process, enlarging
the domain of fancy beyond its fictional effects or artifacts. The narrative trajectory
across the multi-generic and sited worlds of 7he Blazing World is, in effect, a map of
the material traces fancy’s engagement with reason. (2012, 88, mi énfasis)

La interpretacién de Leslie ofrece una tercera razén para sostener que
la novela de Cavendish es filoséficamente relevante. Mientras que en
otras lecturas se realiza la capacidad de la fantasia para crear mundos
posibles alternativos al nuestro, Leslie nos recuerda que, para Cavendish,
ya vivimos de hecho en un mundo al que podemos considerar como
compuesto de una tinica materia viva, sensible y racional, capaz de orga-
nizarse de infinitas formas. Leslie insiste mucho en el peso que tiene el
peculiar monismo pansiquista de Cavendish, no sélo en su concepcién
filoséfica de las facultades de la razén o la fantasia, sino también en la
creacion ludica de mundos. No se trata inicamente de ofrecernos un
escape meramente ficticio de un mundo lejano pero posible, en donde
las mujeres puedan ocupar puestos politicos y puedan dedicarse a la fi-
losofia; de una manera mucho mads radical, podemos interpretar la obra

DEVENIRES 53 (2026) 173



Julia Mufioz Velasco

de Cavendish como una invitacién a fantasear racionalmente que ese
mundo es precisamente el nuestro, y que lo que nos hace falta es aven-
turarnos a considerar que siempre es posible redescubrir el mundo que
creemos conocer.

El rechazo al antropocentrismo no sélo estd presente en su obra de
ficcién, sino que Cavendish fue consistente al defender también en sus
tratados filoséficos ‘serios’” que, por ejemplo, los animales tienen lengua-
je, que son criaturas capaces de pensar y de comunicarse entre si. Uno de
los pasajes que mejor refleja esto tltimo estd en las Observaciones:

Some philosophical writers discourse much concerning the knowledge of man,
and the ignorance of all other creatures [...] I believe other creatures have as much
knowledge as man [...] but their knowledges being different, by reason of their
different natures and figures, it causes an ignorance of each others knowledge
[...] Wherefore he thar will say, there is no knowledge bur in man, at least in animal
kind; doth, in my opinion, say more than ever he will be able to prove. (2001, 218,
mi énfasis)

En ese mismo pasaje, Cavendish insiste en que los seres humanos po-
demos reconocer y aprender del conocimiento generado por otras espe-
cies animales, como cuando observamos cambios en su comportamiento
y esto nos permite inferir algo sobre el entorno comiin, como una tor-
menta, los niveles del rio, etc. En clara contraposicién con la postura car-
tesiana, la obra filoséfica de Cavendish presenta, de la mano de la ficcién,
una gran diversidad de personajes hibridos que difuminan las fronteras
y jerarquias entre animales humanos y no-humanos. La fantasia permite
disfrutar de la posibilidad de imaginar que, tanto este como otros mun-
dos, puedan ser pensados y conocidos desde una perspectiva alternativa
al antropocentrismo:

Truly, if all other creatures cannot be denied to be material, they can neither be
accounted irrational, insensible, or inanimate, by reason there is no part, nay, not
the smallest particle in nature, our reason is able to conceive, which is not compo-
sed of animate matter, as well as of inanimate; of life and soul, as well as of body;
and therefore no particular creature can claim a prerogative in this case before another.
(Cavendish, 2001, 221, mi énfasis)

174 DEVENIRES 53 (2026)



Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

Por medio de la fantasia, Cavendish sigue explorando seriamente po-
siciones filoséficas que de otra forma serian fécilmente descartables, da-
dos los prejuicios y consensos cientificos de su época. Al igual que el caso
de los animales, encontramos otro ejemplo en las Observaciones, cuando
nuestra autora defiende abiertamente, en consonancia con su postura
pansiquista, que asi como los animales piensan, las piedras también lo
hacen: “although a man perceives a tree or stone, yet he does not know
whether the tree or stone perceives him, much less, what perceptions
they make” (2001, 171). La radicalidad de este posicionamiento filosé-
fico es que, como explica Lisa Walters, la filosoffa natural de Cavendish
“presents a complex disruption of the cultural signifiers that founded
early modern understandings of bodies and matter” (2017, 37).

Con todo lo anterior, consideremos nuevamente la cita del “Epilogo”
de El Mundo Resplandeciente en la que Cavendish se identifica como auto-
ra de mundos enteros (2017, 187), tanto filoséficos como de ficcién. No
se trata tan s6lo de que la fantasia sea capaz de producir ilimitadamente
mundos posibles ‘meramente ficticios’, sino de sefalar que desde la filoso-
fia también creamos mundos cuando pensamos aquel que habitamos bajo
una determinada perspectiva, ya sea geocéntrica, heliocéntrica, monista,
dualista, pansiquista, antropocéntrica, etc.

Conclusiones

En uno de sus poemas-fantasias (fancies), Cavendish presenta el didlogo
imaginario entre un viejo roble y el hombre que lo estd talando. El roble
pide al humano que por favor no lo mate, mientras que este tltimo trata
de convencerle que, dada su vejez, es preferible la utilidad que pueda te-
ner su madera para propdsitos humanos. El roble, sin embargo, no cede:

No, let me here a poore Old Oake still grow;

I care not for these vaine Delights to know.

For fruitlesse Promises 1 do not care,

More Honour tis, my owne green Leaves to beare.

(Cavendish 2001, 160)

DEVENIRES 53 (2026) 175



Julia Mufioz Velasco

En esta fantasia, el viejo roble identifica la pretendida utilidad de su
madera con vanas promesas, negando que las prioridades humanas sean
las mds importantes en el orden natural. Palabras mds adelante, el viejo
roble afirma que, a diferencia de los humanos, ¢l cree que no vale la pena
esclavizarse por dar gusto a las opiniones de los demds, en este caso, del
hombre que busca convencerle de que estaria mejor talado que con vida.
En contraste con una concepcién filoséfica de la naturaleza en la que ésta
es un cimulo de recursos susceptibles de ser explotados por el ser humano,
Cavendish decide invitarnos a reflexionar, por medio de la fantasia, que
vivimos en un mundo que (/iteral y figurativamente) siente y piensa de in-
finitas maneras, que de ninguna forma se agotan en las humanas.

Si Nussbaum (2010) tiene razén al senalar que la imaginacion narra-
tiva es un requisito indispensable para una mejor ciudadania del mun-
do, en la que cada persona sea capaz de desarrollar un interés genuino
por otros seres, entonces la filosofia de Cavendish puede leerse como un
llamado a cuestionar todo aquello que extraviamos en nuestro quehacer
filoséfico al excluir a la fantasia en pos de la ‘seriedad’.

Referencias

ARISTOTELES. (1974). Poética. Edicion trilinglie: griego, latin, espanol. Introduccién,
traduccidn al espafol, notas y apéndices de Valentin Garcia Yebra. Madrid: Edito-
rial Gredos, Biblioteca Romdnica Hispdnica.

BarTiGeLLL, A. (1998). Margaret Cavendish and the Exiles of the Mind. Kentucky: The
University Press of Kentucky.

CaVENDISH, M. (2019). Essential Writings. D. Cunning (ed.) Oxford University Press.

CaveNDIsH, M. (2017). El mundo resplandeciente. Madrid: Siruela.

CaveNDISH, M. (2001). Observations Upon Experimental Philosophy. E. O’Neill (ed.).
Cambridge: Cambridge University Press.

CavenpisH, M. (s.f) Philosophicall fancies. Written by the Right Honourable, the
Lady Newcastle. En Early English Books Online. https://name.umdl.umich.edu/
A53057.0001.001. University of Michigan Library Digital Collections.

CUNNING, D. (2022). “Margaret Lucas Cavendish”, The Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy. E. N. Zalta y U. Nodelman (eds.), https://plato.stanford.edu/archives/

win2022/entries/margaret-cavendish/

176 DEVENIRES 53 (2026)


https://name.umdl.umich.edu/A53057.0001.001
https://name.umdl.umich.edu/A53057.0001.001
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/margaret-cavendish/
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/margaret-cavendish/

Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

Descartes, R. (2005). Meditaciones Metafisicas, con objeciones y respuestas. Oviedo:
KRK ediciones.

FiNDLEN, P (2006). “Between Carnival and Lent: The Scientific Revolution at the
Margins of Culture”. En Collins, J. B., & Taylor, K. L. (ed.) Early Modern Europe:
Issues and Interpretations. Blackwell Publishing.

Lasa, C. (2021). Marcos para la utopia de la mujer que escribe: Notas a The Blazing
World, de Margaret Cavendish, y la relacién con sus poemas cientificos; Stultifera
Navis; 25 45 9-2021; 1-11.

Lavig, C. (2022). Fancy, Sense, Wit: modos de la razén en la filosofia feminista de
Margaret Cavendish. Siglo Dieciocho, 3, 17-40.

Lestig, M. (2012). Mind the Map: Fancy, Matter, and World Construction in Mar-
garet Cavendish’s “Blazing World”. Renaissance and Reformation, 35(1), 85-112.
https://doi.org/10.33137/rr.v35i1.19076

LesLiE, M. (1996). Gender, Genre and the Utopian Body in Margaret Cavendish’s
Blazing World. Utopian Studies, 7(1), 6-24.

Manzo, S. (2023). Margaret Cavendish acerca del escepticismo, los suefios y la fanta-
sia (fancy). Ideas y Valores, 72 (Supl. 10), 93-115.

Nusssaum, M. (2010). Sin fines de lucro, por qué la democracia necesita de las humani-
dades. Buenos Aires/Madrid: Katz editores.

Nusssaum, M. (2005). E cultivo de la humanidad, Una defensa clisica de la reforma de
la educacién liberal. Barcelona: Ediciones Paidés.

Praxkas, T. (2016). “A World of her own Invention”: The Realm of Fancy in Margaret
Cavendish’s The Description of a New World, Called the Blazing World. Journal
for Early Modern Cultural Studies, 16(1), 123-145. htps://www.jstor.org/stable/
jearlmodcultstud.16.1.123

SHAKESPEARE, W. (s.f.) The Tempest. B. A. Mowat y P. Werstine (eds.). The Folger
Shakespeare. https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/the-tempest/

Smyta, M. (2017). Women writing fancy. In Springer eBooks. https://doi.
org/10.1007/978-3-319-49427-2

ViLLANUEVA Noriega, Gabriela. (2023). Tejer la Nueva Ciencia con los materiales de la
imaginacién: Margaret Cavendish, poesia y experimentacién. Acta poética, 44(2),

22-43. hteps://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100x26s472

l

DEVENIRES 53 (2026) 177


https://doi.org/10.33137/rr.v35i1.19076
https://www.jstor.org/stable/jearlmodcultstud.16.1.123
https://www.jstor.org/stable/jearlmodcultstud.16.1.123
https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/the-tempest/
https://doi.org/10.1007/978-3-319-49427-2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-49427-2
https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100x26s472

