
M Á U A

R V T 
 H R U

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

D R

G D

J M V

A A B A

Traducción

M H

Entrevista

Í S, R S 
 C D

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

La pintura y la ciencia de María Sibylla  
Merian: entre la arqueología del saber  
y el análisis de la teoría del punto de vista

Aída Atenea Bullen Aguiar
Centro de Investigación en Ecosistemas, UNAM
atenea@cieco.unam.mx

Resumen: Con la intención de dimensionar los aportes de María Sibylla Merian a la 
biología, particularmente a los campos especializados de la entomología y la ecología, 
se retoma la noción de episteme que aparece en la Arqueología del Saber de Michel 
Foucault y se complementa con la Teoría del Punto de Vista de la epistemología fe-
minista de Nancy Hartsock y Patricia Hill-Collins. El texto intenta responder a lo 
siguiente: ¿de qué manera María Sibylla Merian rompe con el esquema epistemológico 
propuesto por Foucault? ¿Es capaz de transgredir la episteme renacentista, clásica y 
moderna? ¿De qué manera la Teoría del Punto de Vista puede explicar su singulari-
dad? En respuesta a estas preguntas se encuentra que la posición liminal de Merian le 
permite realizar observaciones y explorar el mundo natural, sin limitaciones. Transita 
de la episteme renacentista –a través de la pintura floral–, a la episteme clásica a partir 
de sus observaciones respecto a las relaciones tróficas e interespecíficas. Vislumbra 
también el papel del ser humano en la deforestación y destrucción de los bosques 
tropicales húmedos de Surinam. 

Palabras clave: historia de las mujeres, episteme, arte, ecología. 

Recibido: agosto 30, 2025. Revisado: diciembre 12, 2025. Aceptado: diciembre 19, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1034
Devenires. Año xxvii, Núm. 53 (enero-junio 2026): 179-204

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:atenea@cieco.unam.mx
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1034


Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)

The paintings and the science of Maria  
Sibylla Merian: between the archaeology  
of knowledge and standpoint analysis theory

Aída Atenea Bullen Aguiar
Centro de Investigación en Ecosistemas, UNAM
atenea@cieco.unam.mx

Abstract: In order to dimension the contributions of María Sibylla Merian to biol-
ogy, particularly to the specialized fields of entomology and ecology, the notion of 
episteme that appears in Michel Foucault’s Archaeology of Knowledge is used and com-
plemented with the Standpoint Theory of the feminist epistemology championed by 
Nancy Hartsock and Patricia Hill-Collins. The text attempts to answer in what way 
does María Sibylla Merian break with the epistemological scheme proposed by Fou-
cault? Is she capable of transgressing the Renaissance, classical, and modern episteme? 
How can Standpoint Theory explain her singularity? In response to these questions, 
it is found that Merian’s liminal position allows her to make observations and explore 
the natural world without limitations. She transitions from the Renaissance episteme 
–through floral painting– to the classical episteme by observing trophic and interspe-
cific relationships. She is also capable of catching a glimpse into the role of humans in 
the deforestation and destruction of Suriname’s tropical rainforests.

Keywords: women’s history, episteme, art, ecology.

Received: August 30, 2025. Reviewed: December 12, 2025. Accepted: December 19, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1034
Devenires. Year xxvii, No. 53 (January-June 2026): 179-204

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1034


Devenires 53 (2026) 181

Introducción

Un sabio proverbio dice: caminando sola se llega más rápido, pero cami-
nando acompañada se llega más lejos. La verdad contenida en este refrán 
se constata con fuerza cuando hemos tenido la fortuna de trabajar en 
el campo de la educación o cualquier otra comunidad de aprendizaje. 
Docentes y discentes nos transformamos a partir del intercambio y el 
diálogo. Y cuando uno menos se lo espera, nos percatamos de que ya no 
somos las mismas. Nos cambiamos juntas, para bien y para mal. Lo mis-
mo ocurre entre compañeras y colegas quienes nos comparten sus opi-
niones, sus hallazgos y, en ocasiones, nos retan, nos desafían y nos obli-
gan a escribir sobre temas que jamás hubiéramos pensado explorar. Así 
surgió este breve texto, que es resultado de la insistencia de la Dra. María 
Guadalupe Zavala para investigar la obra de María Sibylla Merian. Sin 
duda, mi buena amiga sabía perfectamente que quedaría encantada con 
el descubrimiento de esta extraordinaria científica y artista, cuyo legado 
puede ser explorado desde múltiples aristas y enfoques. El resultado de 
esta invitación es un ejercicio perfectible que intenta valorar la trascen-
dencia del trabajo de M. Merian desde una mirada epistemológica que 
se construye a partir de dos enfoques distintos, pero complementarios: 
la arqueología del saber de Michel Foucault (1926-1984) (2007) y la 
Teoría de Punto de Vista (TpV) de Nancy Hartstock (1943-2015) y 
Patricia Hill-Collins (1948-) (1983; 1986). 

Posiblemente la conexión entre la arqueología foucaultiana y la TpV 
feminista no sea muy evidente pero, si se escudriña con atención, el 
argumento visual que hacen ambos enfoques es particularmente suges-
tivo. Es decir, ambos emplean una analogía visual. Si para las feministas 
mencionadas, que impulsan la TpV, la reflexión surge a partir de la expe-
riencia de ser devaluadas e ignoradas como seres cognoscentes, a Michel 
Foucault, que vive el privilegio de su sexo y clase, le interesa investigar 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)182

las grandes épocas históricas y las condiciones de posibilidad que permi-
ten un cierto conocimiento de las cosas, pese a su orientación sexual y 
sus experiencias de violencia heteronormativa, sin imaginar siquiera las 
argumentaciones feministas. No obstante, ambas propuestas reconocen 
que el conocimiento es producto de una mirada histórica, política y 
económica, particular. Cuestionando en mayor o menor medida la uni-
versalidad y objetividad del conocimiento, Foucault está interesado en 
reconocer los cambios en el conocimiento occidental en el tiempo, así 
como su relación con el surgimiento de las ciencias humanas en el siglo 
XX. Por su parte, afrontando la postura patriarcal, la TpV se concentra 
en quien intenta descifrar el mundo, ese ser cognoscente que goza del 
privilegio de hacer ciencia, proscribiendo a las mujeres y a los grupos 
racializados. De allí nuestro interés por dilucidar ¿de qué manera Ma-
ría Sibylla Merian rompe con el esquema epistemológico propuesto por 
Foucault? ¿Es Merian capaz de transgredir la episteme renacentista, clá-
sica y moderna? ¿De qué forma la TpV puede explicar la singularidad de 
María Merian? Para responder a estas interrogantes, se propone esbozar 
la manera en la que la obra de María Sibylla Merian contribuye al desa-
rrollo de la ciencia moderna. Concretamente, nos interesa indagar sobre 
la manera en la que aporta a la biología y a la ecología con sus atinadas 
y anticipadas observaciones científicas. 

En un intento por explorar la historia de la ciencia moderna, particu-
larmente el vínculo entre el mundo fenoménico y la capacidad humana 
de nombrar y aprehender la realidad, Michel Foucault (2007a) indaga 
la relación entre el lenguaje y tres campos disciplinares, que él considera 
indispensables para la organización social: la lingüística, la biología y la 
economía. Foucault está interesado en comprender el proceso por el cual 
estas disciplinas se consolidaron y, a su vez, permitieron el surgimiento 
de las ciencias humanas. Siguiendo su método, se recupera la vida y 
obra de María S. Merian, se compara y contrasta con las condiciones de 
posibilidad del saber de su tiempo y se valora su pertenencia –o no– a 
una forma de conocer el mundo entendida como episteme, recordan-
do que dichas condiciones cambian a través del tiempo, respondiendo 
a cambios en el lenguaje y la forma de percibir, describir, nombrar y 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 183

clasificar el mundo. Por ende, la arqueología del saber se refiere a la 
estrategia metodológica empleada por Foucault para identificar las for-
maciones discursivas que equivalen a esos “artefactos” (palabras, enun-
ciados, archivos), que quedan sepultados en el tiempo. Las palabras que 
nombran cosas son los objetos a excavar. Esos documentos, convertidos 
en archivos, no son analizados desde la hermenéutica, pues no se trata 
de interpretar su sentido, sino de buscar las formas de inclusión/exclu-
sión, de etiquetar y delimitar. Mientras que Foucault se concentra en las 
palabras como objetos de estudio, la TpV se plantea el papel de quién 
nombra, es decir, en la relación del sujeto frente al objeto. Se presupone, 
entonces, que toda persona está sujetada a las condiciones materiales y 
subjetivas de su existencia, lo que, por consecuencia, afecta la percepción 
del mundo y las observaciones que se hacen de él. En el caso de María 
Sibylla Merian, se considerarán sus pinturas y sus observaciones científi-
cas como archivos a estudiar. 

La pintura como representación.  
María S. Merian, una mujer del Renacimiento

La descripción que presenta Michel Foucault de Las Meninas en Las 
palabras y las cosas (2007a) es un hermoso examen que analiza la com-
posición del cuadro, a la par que la sociedad española de la época. A 
través de la mirada del filósofo francés encontramos múltiples argumen-
taciones que proponen que los sujetos que aparecen en la imagen son 
una configuración de relaciones de poder. Es decir, en la enumeración 
de los personajes se puede deducir la estratificación social a partir de 
una escena en la que figura la Infanta Margarita con las meninas María 
Agustina e Isabel, Marcela de Ulloa, Nicolás y Mari Bárbola, el chambe-
lán José Nieto, el extraño sin nombre, el mismo Diego Velázquez y los 
reyes Felipe IV y su esposa Mariana de Austria, que aparecen en el reflejo 
del espejo, al fondo de la imagen. Representando la sociedad española a 
través del lenguaje de la pintura:

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)184

No porque la palabra sea imperfecta y, frente a lo visible, tenga un déficit que se 
empeñe en vano por recuperar. Son irreductibles uno a otra; por bien que se diga 
lo que se ha visto, lo visto no reside jamás en lo que se dice y por bien que se quiera 
ver por medio de imágenes, de metáforas, de comparaciones, lo que se está dicien-
do, el lugar en el que ellas resplandecen no es el que despliega la vista, sino el que 
definen las sucesiones de la sintaxis (2007, p. 19).

Se recuerda el proverbio chino que dice que una imagen vale más que 
mil palabras, el cual propone un tipo de comprensión visual, distinta al 
saber verbal. Quizá por ello Foucault (2007) pone su atención en el espe-
jo al que “nadie le presta atención” y que se vinculará a la discusión sobre 
el punto de vista del rey, del artista y del espectador, que se encuentran 
frente a la escena y que dominan con la mirada el cuadro (p. 20). 

Pintado en 1656, Diego Velázquez (1599-1660) se inspiró en la idea 
de que “La pintura imitaba el espacio. Y la representación –ya fuera fiesta 
o saber– se daba como repetición: teatro de la vida o espejo del mundo, 
he ahí el título de cualquier lenguaje, su manera de anunciarse y de for-
mular su derecho a hablar” (Foucault, 2007, p. 26). Siguiendo esta mis-
ma fórmula estética-epistemológica, María S. Merian publica su primer 
libro sobre flores en el marco de la representación exacta. Su Libro de las 
Flores (Blumenbuch), publicado en tres volúmenes entre 1675 y 1680, 
ofreció a las señoras de la época hermosas imágenes de flores que les ser-
vían de patrones a reproducir en sus bordados. María sigue el ejemplo 
de su padre adoptivo Jacob Marrel (1614-1681), quien también pintó 
hermosas flores con insectos decorativos. María se limitó a buscar la simi-
litud perfecta. En este sentido, Velázquez como Merian son producto de 
su tiempo, pintaron y representaron, en toda la acepción de la palabra, la 
episteme renacentista, entendida como una condición de posibilidad del 
saber, en función de la imagen a semejanza. 

El sociólogo francés consideró que

Hasta fines del siglo XVI, la semejanza ha desempeñado un papel constructivo en 
el saber de la cultura occidental. En gran parte, fue ella la que guio la exégesis e 
interpretación de los textos; la que organizó el juego de los símbolos, permitió el 
conocimiento de las cosas visibles e invisibles, dirigió el arte de representarlas. El 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 185

mundo se enrollaba sobre sí mismo: la tierra repetía el cielo, los rostros se refle-
jaban en las estrellas y la hierba ocultaba en sus tallos los secretos que servían al 
hombre. (Foucault, 2007, p. 26).

María Sibylla, a sus treinta y tres años, se insertó claramente en la 
episteme renacentista, a pesar de que, desde niña, observó y estudió los 
insectos de su ciudad natal como muchos otros naturalistas, entre ellos 
Aldrovani, Jonston, Ray, Godeart, por mencionar algunos. En ese tiem-
po, la creencia en la magia y la generación espontánea era común. Sin 
embargo, recolectando orugas y observando las fases de su desarrollo, 
Merian constató empíricamente la biogénesis, que divulgó en su segun-
do libro publicado en 1679, La maravillosa transformación y extraña ali-
mentación floral (Der Raupen wunderbare Verwandelung und sonderbare 
Blumennahrung), ejecutando así un giro epistémico a raíz de sus obser-
vaciones directas, con base en la recolección de muestras y documenta-
ción del ciclo de vida. 

La experiencia de María va más allá de una pintora renacentista, se 
acerca a la de una naturalista apasionada que, desde joven, compartió 
su gusto y emoción al encontrar debajo de una hoja alguna substancia 
gelatinosa que podría envolver huevecillos de algún insecto, y que descu-
bría a partir de una cuidadosa y atenta observación de su desarrollo. En 
su cuaderno de estudio, Studienbuch, que mantuvo entre 1647 y 1717, 
escribió en la entrada 119 sobre su descubrimiento de una substancia 
espumosa en las hojas de lirios amarillos, donde encontró pequeños es-
carabajos que recolectó para luego documentar su desarrollo. A los días 
reconoció crisálidas rojas y posteriormente observó cómo surgieron nue-
vos escarabajos (German History Intersections, 2025).

Esa emoción que Merian sentía por los fenómenos naturales la ha-
cía preferir pintar organismos vivos, en su entorno natural, en lugar de 
plasmar naturaleza muerta. Esta actitud abierta al descubrimiento y a 
la sorpresa no se limitó a su infancia, sino que maduró con ella, hasta 
viajar a Surinam. De allí que sus pinturas y anotaciones fueran tan fres-
cas y detalladas que fueron retomadas por diversos naturalistas a través 
de los años, incluyendo Carl Linneo (1707-1778), para su clasificación 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)186

taxonómica en Systema Naturae (1735), perfilándose como una artis-
ta-naturalista que sentó las bases para el surgimiento de la biología como 
episteme clásica. 

La coexistencia de la representación como conocimiento y la clasifica-
ción como nacimiento de la ciencia muestra un momento de transición. 
Por ahora, se puede decir que la episteme renacentista empieza a fractu-
rarse, desde dentro, a partir de varios procesos que incluyen la mathesis y 
la taxinomia con base, no ya en la semejanza, sino en la diferencia, que 
sistematiza y ordena la naturaleza. Así:

La crítica cartesiana de la semejanza es de otro tipo. No se trata ya del pensamiento del 
siglo XVI que se inquieta ante sí mismo y comienza a desprenderse de sus figuras más 
familiares; se trata del pensamiento clásico que excluye la semejanza como experiencia 
fundamental y forma primera del saber, denunciando en ella una mixtura confusa que 
es necesario analizar en términos de identidad y de diferencias, de medida y de orden. 
Si Descartes rechaza la semejanza, no lo hace excluyendo del pensamiento racional el 
acto de comparación, ni tratando de limitarlo, sino por el contrario universalizándolo 
y dándole con ello su forma más pura. (Foucault, 2007, p. 59). 

En su ensayo sobre El Método, publicado en 1637, René Descartes 
(1596-1650) dedica una buena parte del texto a documentar los “pelleji-
tos” del corazón, actualmente conocidos como válvulas cardiacas (2010). 
Sus observaciones son notables por su detalle, lo que también aplica a su 
argumentación sobre las ideas y el pensamiento. Por ello, el texto es el 
ejemplo por antonomasia del método hipotético-deductivo, que utiliza 
para analizar el cuerpo y el alma. Emplea la razón para investigar la mente/
alma y la experimentación para conocer la materia/cuerpo. Mientras que 
la exploración del yo, como entidad, sólo es posible mediante la cognición 
–que asegura su existencia a partir de una argumentación lógica–, el cuer-
po es diseccionado en su materialidad. A este respecto, Foucault (2007) 
explica que “Lo semejante, después de ser analizado según la unidad y las 
relaciones de igualdad o desigualdad, se analiza según la evidente identi-
dad y las diferencias que pueden ser pensadas en el orden de las inferencias” 
(p. 60). Se desprende de allí la archiconocida frase cartesiana: pienso, luego 
existo, que sustituye el conocimiento renacentista que proviene de la inter-

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 187

pretación de los secretos del universo por la clasificación de las diferencias 
a partir de inferencias (aunque pensar y existir sean fenómenos completa-
mente distintos) (2010). María Merian incluyó en su práctica profesional 
la observación rigurosa, encarnando el método científico. 

Más allá del orden de la vida

Curiosamente, no parece que María Sibylla Merian se interesara por or-
denar y clasificar los insectos que tanto le apasionaban. Si bien identificó 
especies con sorprendente certeza, le llamaba más la atención conocerlas 
y capturar su belleza. Consecuentemente, otros naturalistas retomaron 
sus pinturas y anotaciones para identificar, designar y clasificar las espe-
cies que ella registró y pintó. El más famoso de ellos, Carl Linneo, la citó 
130 veces (Heard, 2016, p. 30). Se podría decir, en este sentido, que la 
obra de María S. Merian forma parte de este periodo de transición de la 
episteme renacentista hacia la clásica. Aunque su enfoque estético tam-
bién la hizo desafiar la mathesis y la taxinomia del siglo XVIII y XIX al no 
aislar ni fragmentar sus observaciones, como lo hicieron sus contempo-
ráneos. Esta cualidad demuestra que María poseía una visión sistémica 
integrada que valoraba las semejanzas, las diferencias y sus relaciones. 
No necesitaba considerar los cambios y las grandes transformaciones 
geológicas para reconocer la centralidad de la vida y su interdependen-
cia. A partir de la entomología, se convirtió en bióloga y ecóloga mucho 
antes de que apareciera esta disciplina y su especialidad.

Según Foucault (2007a), la episteme clásica, que va tomando forma en 
el siglo XVIII, “recurre a una mathesis cuyo método universal es el álgebra. 
En cuanto se trata de poner en orden las naturalezas complejas (las repre-
sentaciones en general tal como se dan a la experiencia), es necesario cons-
tituir una taxinomia y, para ello, instaurar un sistema de signos” (p. 78). Y 
una vez calculado y ordenado el mundo, por sus diferencias y “simultanei-
dad espacial”, los naturalistas refirieron como génesis los cambios, lo cual 
“supone una serie sucesiva […] que los reparte en un analogon del tiempo, 
como una cronología” (Foucault, 2007a, 80). Aquí,

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)188

La tarea fundamental del “discurso” clásico es atribuir un nombre a las cosas y nom-
brar su ser en este nombre. Durante dos siglos, el discurso occidental fue el lugar 
de la ontología. […] Al atribuir a cada cosa representada por el nombre que le 
convenía y que, por encima de todo el campo de la representación, disponía la 
red de una lengua bien hecha, era ciencia –nomenclatura y taxinomia. (Foucault, 
2007a, p. 125). 

María S. Merian no participó directamente en esta historia natural, 
fundada en la designación, que recortaba y organizaba, pero su trabajo sí 
fue empleado en ello. Según Foucault (2007a), “Se nombrará no a partir 
de lo que se ve, sino a partir de los elementos que la estructura ha dejado 
pasar ya al interior del discurso. Se trata de construir un segundo lenguaje 
a partir de este primer lenguaje, pero cierto y universal” (139). Un ejem-
plo de esta visión selectiva lo comparte Londa Schiebinger (2004) en su 
libro titulado Nature’s body: gender in the making of the modern science, 
en el que explica la fascinación de Linneo y la sociedad europea por las 
glándulas mamarias, y cómo opta por nombrar toda una clase de orga-
nismos como mamíferos, seleccionando una característica entre toda una 
enorme gama de posibilidades. Bien explica nuestro sociólogo que

El sistema es arbitrario en su punto de partida ya que descuida, de manera concer-
tada, toda diferencia y toda identidad que no se remitan a la estructura privilegiada 
[…] Pero no es posible alcanzar el sistema natural sino después de haber estableci-
do con certeza un sistema artificial, cuando menos en ciertos dominios de mundo 
vegetal y animal. (Foucault, 2007, 141). 

Se trata de un sistema basado en las diferencias, que son identificadas 
por quien clasifica y nombra, bajo la apariencia de objetividad. 

En su viaje a Surinam, Merian registró los nombres locales sin de-
signar y ordenar el mundo, haciendo referencia a los conocimientos de 
las poblaciones originarias, pero manteniendo una actitud epistémica 
colonial. No se puede negar que existe un vínculo claro entre la desig-
nación para su disposición en el conjunto y para su adjudicación en las 
estructuras de producción y consumo (Foucault, 2007a, p. 159). Para 
la episteme clásica, sólo la autoridad epistémica del científico (varón, 
blanco, occidental) puede nombrar el mundo y, por ello, la comunidad 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 189

científica europea vilipendió a Marian por haber empleado las referen-
cias locales. Hoy en día, Merian es celebrada por su trato respetuoso y 
su reconocimiento de los saberes de los pueblos originarios, lamenta-
blemente, dicho gesto podría leerse como una manifestación de la colo-
nialidad del saber más que una sincera valoración de los conocimientos 
locales. Regresaremos a este punto más adelante. 

De la historia natural a la biología. Una ciencia clásica

Desafiando un tanto la historia de la ciencia y haciendo eco de la Estruc-
tura de las Revoluciones Científicas, publicado en 1962 por Thomas Kuhn 
(1922-1996), Foucault (2007a) presenta la noción de episteme, distinta 
de la propuesta khuniana de paradigma (2006). Si ambas comparten 
la idea de que la historia no es continua, ni deviene gradualmente, ni 
mucho menos se construye sobre los eventos y los “avances” previos, 
para Foucault, la episteme ofrece las condiciones de posibilidad del sur-
gimiento de un conocimiento nuevo. Concluyentemente, no es posible 
sostener la idea de progreso. En seguida, la historia natural de los siglos 
XVII y XVIII que busca nombrar, designar, clasificar, ordenar, calcular, 
sólo sobreviene en la biología cuando ocurre la ruptura conceptual que 
permite que surja la noción de vida (Foucault, 2007a, p. 161). 

Este sisma ocurre a finales del siglo XVIII, cuando se distinguen las 
ciencias a priori, que son las “ciencias formales y puras, que dependen 
de la lógica y las matemáticas”, de las ciencias a posteriori, que son las 
ciencias empíricas “que sólo utilizan las formas deductivas” y que exigen 
un método empírico que busca “formalizar, y quizá matematizar, los 
dominios de la economía, de la biología y, por último, de la lingüística 
misma” (Foucault, 2007a, p. 241). 

Si ya Linneo hablaba de un sistema de ordenamiento, la idea dio paso 
a una visión centrada en la diferencia, que debía permitir el reconoci-
miento de la “coexistencia, jerarquía interna, [y] dependencia con respec-
to a un plan de organización (Foucault, 2007a, p. 260). Es con George 
Cuvier (1769-1832) que

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)190

La coexistencia designa el hecho de que un órgano o un sistema de órganos no pue-
den estar presentes en un viviente sin que otro órgano u otro sistema, de naturaleza 
y forma determinadas, lo estén también: “Todos los órganos de un mismo animal 
forman un sistema único todas cuyas partes se sostienen, accionan y reaccionan 
unas sobre otras; no puede haber modificaciones en una de ellas que no produzcan 
otras análogas en todas las demás (Cuvier, 330 en Foucault, 2007, p. 260).

No obstante, un siglo antes, María Merian ya observaba y documen-
taba relaciones sistémicas de los organismos que estudiaba, sus ciclos 
de vida, sus sistemas de alimentación, locomoción, sus conductas, sus 
relaciones interespecíficas (entre especies) y otras tantas observaciones 
sistémicas, que se incorporarían en los análisis del campo de la biología 
y la ecología muchos años después. El gran avance documentado por 
Foucault (2007a) en cuanto a las “correlaciones laterales que establecen 
relaciones de concomitancia fundadas por necesidades funcionales entre 
los elementos de un mismo nivel” es que “es necesario que el animal se 
alimente”, que capture una presa y que se relacionen sus “aparatos de 
masticación y de digestión”, observaciones que ya María había hecho, 
muchos años antes, pero que la ciencia patriarcal en el siglo XIX ocultó 
por no ser considerada una autoridad epistémica (p. 260). 

El tema de la alimentación es interesante, pues aún en el siglo XXI se 
encuentran remanentes de una visión más anatómica que funcional. Un 
caso concreto son las guías de identificación de especies, por ejemplo, 
de aves, en las que, en la mayoría de los casos, no se incluye más que su 
descripción física, las formas de sus picos, sus colores y, en las versiones 
digitales, sus cantos; dejando de lado las plantas en las que se pueden 
encontrar, sus hábitos, su alimentación, o sus interacciones con otras 
especies, muy a la usanza del siglo XVIII y XIX, lo que podría indicar el 
anclaje de la biología en la episteme clásica. 

La obra de Merian no comete dicho error, su trabajo siempre incluye 
interacciones entre especies, educando al público espectador sobre los 
organismos y sus relaciones. María Sibylla pasó de estudiar flores a in-
sectos y posteriormente a reptiles, todos ellos seres con una muy mala 
reputación. Podría decirse que eran seres despreciados, como ella mis-
ma, compartiendo su marginalidad. A pesar de ello, fueron observados 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 191

con atención, documentando sus relaciones sistémicas. Su “noble inven-
ción”, como ella misma lo llamó, fue ilustrar las relaciones tróficas. Ello 
la distinguió de otros naturalistas como Jan Godeart (1617-1668), que 
aislaron los organismos y los dibujaron de forma estática, sin su planta 
hospedera, sin relaciones parasitarias, mutualistas o simbióticas. María, 
por su parte, incluyó todas las anteriores, además de presentar a los or-
ganismos en movimiento (ver dibujo de mariposa pavo real de J. Godart 
y M. Merian) (Etheridge, 2022, p. 26).

De tal manera, se ilustra el argumento de Foucault (2007a) de que

Lo vivo no debe ser comprendido ya sólo como una cierta combinación de molécu-
las que llevan caracteres definidos; dibuja una organización que mantiene relaciones 
ininterrumpidas con los elementos exteriores que utiliza (por medio de la respira-
ción, de la alimentación) para mantener o desarrollar su propia estructura. [...] Lo 
vivo, por el juego y la soberanía de esta misma fuerza que lo mantiene en disconti-
nuidad consigo mismo, se encuentra sometido a una relación continua con lo que 
lo rodea. Para que lo vivo pueda existir, es necesario que haya numerosas organiza-
ciones irreductibles unas a otras y, también, un movimiento ininterrumpido entre 
cada una y el aire que respira, el agua que bebe, el alimento que absorbe. Al romper 
la antigua continuidad clásica entre el ser y la naturaleza, la fuerza dividida de la 
vida va a hacer surgir formas dispersas, aunque ligadas todas ellas a las condiciones 
de existencia. En algunos años, entre el siglo XVIII y el siglo XIX, la cultura europea 
modificó por completo la espacialización fundamental de lo vivo; para la experien-
cia clásica, lo vivo era una casilla o una serie de casillas en la taxonomía universal 
del ser; y si su localización geográfica desempeñaba un papel (como en Buffon) era 
para hacer aparecer las variaciones que eran posibles. A partir de Cuvier, lo vivo se 
envuelve en sí mismo, rompe sus vecindades taxonómicas, se arranca al vasto plan 
constructor de las continuidades y se constituye un nuevo espacio; espacio doble, a 
decir verdad –ya que es el espacio interior de las coherencias anatómicas y las com-
patibilidades fisiológicas, y el exterior de los elementos en los que reside para hacer 
de ellos su propio cuerpo. Pero estos dos espacios tienen un encargo unitario; no es 
ya el de las posibilidades del ser, sino el de las condiciones de la vida. (pp. 268-269).

Sin imaginar los posteriores aportes de la geología y la paleontología a 
la biología –en su argumentación evolutiva–, María Merian ya entendía 
la importancia de las interacciones entre los organismos y su entorno, 
como lo plasman sus cuadros. ¿Qué le permitió reconocer y celebrar estas 
interacciones vitales?

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)192

En el lugar del rey, la entomóloga, ecóloga y artista

Regresemos ahora a Las Meninas. Michel Foucault recurrió a este cuadro 
para rematar con fuerza su argumento respecto a lo que –en la epistemo-
logía feminista– se llama la autoridad epistémica, develando las estruc-
turas y los discursos que detentan el poder y la legitimidad para conocer 
el mundo, para observarlo, para estudiarlo, para nombrarlo y ordenarlo. 
La transformación de la historia natural a la biología representó un cam-
bio en el discurso, pero también requirió un cambio en otras disciplinas 
como la economía y la lingüística. Fue necesario hacer del ser humano 
objeto y sujeto de investigación, como aquel soberano que contempla a 
través del espejo la escena que se desarrolla frente de sí (Foucault, 2007a, 
p. 304). Si ya la teoría evolutiva había perfilado al ser humano como 
parte del mundo natural, y ya había sido estudiado como un organismo 
vivo, también se estudió en su producción material y cultural. Fue a tra-
vés de su lenguaje que se convirtió en objeto y sujeto de investigación y 
surgieron las ciencias humanas.1 

Una vez más, María Sybilla Merian vuelve a sorprendernos con sus 
observaciones en Surinam cuando, lejos de circunscribir sus indagacio-
nes científicas a los hechos biológicos, escribe y opina sobre la actividad 
humana y su impacto negativo en los ecosistemas. La científica ya vis-
lumbraba la destrucción que la economía global tendría sobre la natu-
1 “En un sentido, el hombre dominado por el trabajo, la vida y el lenguaje; su existencia 
concreta encuentra en ellos sus determinaciones; no es posible tener acceso a él sino a 
través de sus palabras, de su organismo, de los objetos que fabrica –como si primero 
ellos (y quizá sólo ellos) detentaran la verdad–; y él mismo, puesto que piensa, no se 
revela a sus propios ojos sino bajo la forma de un ser que es ya, en un espesor nece-
sariamente subyacente, en una irreductible anterioridad, un ser vivo, un instrumento 
de producción, un vehículo para palabras que existen previamente a él. Todos estos 
contenidos que su saber le revela como exteriores a él y más viejos que su nacimiento, 
lo anticipan, desplazan sobre él toda su solidez y lo atraviesan como si no fuera más que 
un objeto natural o un rostro que ha de borrarse en la historia. La finitud del hombre 
se anuncia –y de manera imperiosa– en la positividad del saber; se sabe que el hombre es 
finito, del mismo modo que se conoce la anatomía del cerebro, el mecanismo de los 
costos de producción o el sistema de conjugación indoeuropeo; o mejor dicho, en la fi-
ligrana de todas estas figuras sólidas, positivas y plenas, se percibe la finitud y los límites 
que imponen, se adivina como en blanco todo lo que se hacen imposible” (Foucault, 
2007, p. 305).

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 193

raleza, llamando la atención sobre la deforestación de la selva para la 
producción agrícola (Paravisini-Gerbert, 2012).

Su posición desde los márgenes de la sociedad y de la comunidad cien-
tífica le ofreció la posibilidad de desafiar las normas y no vaciló en ello. 
Independizándose económicamente, divorciándose, explorando la vida 
espiritual y viajando para hacer trabajo de campo al nuevo mundo, opinó 
y compartió sus hallazgos. En contraste, muchos naturalistas varones no 
lograron lo que ella alcanzó. Algunos, como Linneo, nunca viajaron, y 
cinco de sus estudiantes murieron en expediciones de recolección (Ethe-
ridge, 2011). Sibylla Merian observó todo desde el margen y pudo ver 
la imagen más completa. Reclamó su centralidad en el acto mismo de 
pintar y registró aquello que consideró importante en su Studienbuch. Se 
sentó en la posición del rey y la reina, fuera del cuadro, y observó.

Claro está que Merian fue producto de su tiempo y poseyó una mi-
rada colonial. No se asombró de la institución de la esclavitud, pero sí 
se preocupó por la deforestación y el especismo. Fue más fuerte su amor 
por insectos, reptiles y otros organismos envilecidos que por los seres hu-
manos racializados. Merian ilustra lo que Lugones llama sistema moderno 
colonial de género, entretejiendo el concepto de interseccionalidad de la 
escuela de jurisprudencia proveniente del feminismo negro y la Teoría 
Crítica de la Raza (CRT, por sus siglas en inglés) y el concepto de colo-
nialidad del poder de Aníbal Quijano, el cual permite explicar lo que la 
autora argentina llama la: “indiferencia que los hombres [y en este caso 
mujeres como Sibylla] muestran hacia las violencias que sistémicamente 
se infringen sobre las mujeres de color; mujeres no blancas; mujeres vícti-
mas de la colonialidad del poder e, inseparablemente, de la colonialidad 
del género” (Lugones, 2008, p. 75). Sin ser consideradas seres humanos, 
las mujeres indígenas y africanas no eran más que objetos que podían 
poseerse e intercambiarse a voluntad. De tal manera que en Surinam, 
María y su hija Dorotea recibieron esclavos y, a su regreso a Ámster-
dam, María llevó consigo una esclava, probablemente Carib o Arawak. 
Elizbeth Polcha (2019) dice que ser propietaria de una mujer indígena 
le aportaba el conocimiento local sobre las plantas, pero también le ofre-
cía una posición reconocida entre los naturalistas de la época. No sólo 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)194

María podía presumir de pintar los organismos vivos en Surinam, sino 
que también poseía una informante real y viva que le aportaría valioso 
conocimiento, negado a la mujer racializada por el hecho de no ser con-
siderada un ser cognoscente, pero siendo explotada y víctima de lo que 
hoy llamaríamos extractivismo académico (Polcha, 2019), extrayendo a 
la fuerza el subsidio de los saberes de mujeres y varones, despojados de 
su dignidad humana, para acrecentar la deuda epistémica con Abya Yala. 
Apropiado el conocimiento, se beneficia de él. Subvención que sustentó 
la modernidad y que en palabras de Quijano (1992): 

Con la conquista de las sociedades y las culturas que habitaban lo que hoy es 
nombrado como América Latina, comenzó la formación de un orden mundial que 
culmina, 500 años después, en un poder global que articula todo el planeta. Ese 
proceso implicó, de una parte, la brutal concentración de los recursos del mundo, 
bajo el control y en beneficio de la reducida minoría europea de la especie y, ante 
todo, de sus clases dominantes. (p. 11).

María se sienta, momentáneamente, en la posición de los monarcas, 
pero no es capaz de percibir su propia opresión, ni la dominación que 
ella ejerce sobre otros seres, violentamente deshumanizados. No le es po-
sible reconocer las “distinciones jerárquicas” entre hombres y mujeres, ni 
que la “mujer europea burguesa no era entendida como su complemento 
[del varón blanco], sino como alguien que reproducía la raza y el capital 
mediante su pureza sexual, su pasividad, y su atadura al hogar en servicio 
al hombre blanco europeo y burgués” (Lugones, 2011, p. 106). 

Evidentemente, María Sibylla no fue una mujer dócil y hogareña. 
Debe reconocerse que desde niña desafió la estructura patriarcal, con-
siderando las oportunidades y los límites establecidos por su clase. Sin 
embargo, no se puede ignorar tampoco que enfrentó las dificultades 
asociadas a su género y que su obra fue fuertemente criticada por ser 
mujer. Desafortunadamente, inmersa en la matriz de la colonialidad del 
poder, percibió a los varones de los pueblos originarios como “no hu-
manos por ser no hombres, y las hembras colonizadas se convirtieron en 
no-humanas, por no ser no hombres” (Lugones, 2011, p. 107). Por ello, 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 195

se asombra de lo que los esclavizados son capaces de hacer para evitar 
la violencia y el maltrato que viven en condiciones de opresión, y no se 
espanta de la esclavitud en sí misma. 

Polcha (2019) critica un multicitado párrafo del Metamorfosis de los 
insectos de Surinam, en el que la placa 45 plasma la imagen de una flor 
del pavo real (Flos pavonis), y Merian escribe: 

Los indios que no son bien tratados cuando están al servicio de los holandeses, 
hacen uso de esta planta para abortar sus hijos, ya que no quieren que sean esclavos 
como ellos. Los esclavos negros de Guinea y Angola deben ser muy bien tratados 
o no desearán tener hijos en esta situación y no tendrán. Incluso, en ocasiones 
los matan, debido al duro trato habitual que se les da a ellos, porque creen que 
al morir renacerán de nuevo en un estado libre en su tierra con sus amigos, lo he 
escuchado de sus labios (s.n). 

Lo que sorprende, más allá del horror que la cita es capaz de trans-
mitir sobre la situación de personas que están dispuestas a abortar y 
cometer infanticidio para evitar el sufrimiento de la violencia más cruel 
en la historia de la humanidad, es que, a punto seguido, María Merian 
pase a notar los colores de la oruga que aparece en la imagen. Es decir, la 
belleza contrasta con el espanto y uno se queda consternado. Para algu-
nas personas, sus anotaciones bastan para convertirlas en una denuncia, 
pero ¿es realmente una denuncia o simplemente el registro de un dato, 
de una observación, de un hallazgo? Pareciera que son las propiedades 
abortivas y la falta de reproducción lo que interesa a Merian, y no el rap-
to, saqueo, destrucción, violación y genocidio en las colonias europeas 
(Polcha, 2019). La observación de María se centra en la exigencia de las 
esclavas de recibir un buen trato, como si ello fuera una reivindicación 
excesiva, obviando al mismo tiempo la indigna condición de sujeción. 
Además, su referencia respecto a la fuente del dato ilustra su pasmo e 
incredulidad sobre lo que las mujeres son capaces de hacer. Se percibe 
una actitud que juzga a las colonizadas por sus actos salvajes. También 
se puede leer entre líneas una actitud de superioridad frente a esos seres, 
que fueron considerados por los colonizadores bestias “promiscuas, gro-
tescamente sexuales y pecaminosas” (Lugones, 2011, p. 107). 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)196

El talante científico de María se encuadra dentro de las fronteras del 
conocimiento especializado que ella contribuye a erigir. Por lo que se 
podría decir que ella es una naturalista y científica de la episteme clásica. 
Se interesa por lo natural, pero descarta todo lo demás. Ignora que la 
ciencia colonial se beneficia de la explotación y la destrucción de pobla-
ciones humanas y los ecosistemas. Que la colonialidad le dio la vuelta al 
mundo apropiándose de la naturaleza, de las culturas y de su gente. Que 
la biopiratería inició con los viajes de exploración que ella inauguró. Y 
que las lógicas de dominación racial se diseminaron gracias a las teorías 
eugenésicas creadas e impulsadas por las ciencias naturales. No hace falta 
recordar que ese mismo George Cuvier, que Michel Foucault ensalza 
como el gran pensador, responsable de la ruptura epistémica, es el mis-
mo que cometió una de las atrocidades más terribles y vergonzosas de la 
historia de la ciencia. Polcha (2019) nos recuerda que George Cuvier no 
sólo participó de la humillación a Sarah Baartman (Saartje Baartman) 
(1789-1815), una mujer Khoi de Sudáfrica, que fue exhibida en circos y 
espectáculos de monstruosidades en Europa por su esteatopigia, y quien 
fuera tratada como un animal y probablemente prostituida y “estudiada” 
por científicos, sino que fue diseccionada por él, quien encurtió su ce-
rebro y sus genitales y los colocó en contenedores que fueron expuestos 
con descaro en el Museo del Hombre en París, hasta 1974 (Parkinson, 
2016). El mismo que es celebrado por M. Foucault por sus aportes a la 
construcción de la episteme clásica y el surgimiento de la biología. ¿Qué 
ciencia es esa que humilla y justifica la violencia racial y sexual? Es la 
ciencia producto de la modernidad, que resultó a su vez de la coloniali-
dad del ser, del poder, del saber y de género. 

Tristemente, Merian, en la posición del rey en el cuadro de Las Meni-
nas, percibe la escena desde su experiencia de mujer blanca en una socie-
dad racista. En esa posición, ni Felipe IV ni Mariana de Austria veían las 
castas de la sociedad colonial, ni tampoco el capacitismo, ni sus efectos 
en la vida de las personas con acondroplasia, como Mari Bórbola y Ni-
colás, tratados como objetos de diversión para entretener a la Infanta. 

La vida y obra de María podría recuperarse como parte de una his-
toria de las mujeres, e interpretarse como un protofeminismo blanco, 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 197

aquel que Yuderkys Espinosa (2012) llama el de las “mujeres de privile-
gios blanco burgueses, en detrimento de la mayoría racializada” (p. 145). 
Una ciencia colonial sin conciencia ética, política y económica es una 
actividad de reproducción de los sistemas de opresión. En las palabas 
de Polcha (2019), reproduce la “supremacía blanca” y patriarcal. De tal 
suerte que La arqueología del saber (2007b) no considera esta asimetría 
desde los estudiados, puestos allí para satisfacer los deseos del rey. Será 
hasta después que Foucault se concentrará en los dispositivos de poder 
con mayor atención, pero en su periodo arqueológico no explica la ce-
guera social, política y económica de la biología, obviamente, su condi-
ción de varón blanco se lo impide. 

El punto de vista depende  
del sitio desde donde se contempla

El vuelco que hemos dado al análisis de la vida y obra de María S. Me-
rian, desde la mirada arqueológica de Foucault, debe pasar ahora por 
el tamiz de la TpV, pues a través de ella se puede valorar un entramado 
de poder que la arqueología no permite reconocer en la episteme rena-
centista ni clásica, y que afecta de manera importante la producción de 
conocimiento como actividad humana en la modernidad. Es decir, más 
allá de las formaciones discursivas, de las distintas epistemes, el cono-
cimiento responde a un entramado de relaciones de dominación que 
se sustenta en la producción material y del conocimiento. Coinciden 
la arqueología del saber y el punto de vista en que la realidad puede 
ser estudiada desde muchas ópticas, pero en todas ellas quien investiga 
debe posicionarse para observar. Lógicamente, el sitio desde donde se 
coloca el sujeto determina el campo visual, pues limita lo que se puede 
ver y lo que no, de tal forma que se abre una perspectiva y se esconde 
otra. María pudo moverse entre la episteme renacentista y la episteme 
clásica, pero no podía ver los elementos sociales, ni tampoco le intere-
saban. De acuerdo con Foucault, eso la descalifica de considerarse mo-
derna. Sin duda alguna, María experimentó las dificultades de vivir en 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)198

una sociedad patriarcal, pudo sortear los obstáculos que por su género 
se le presentaron gracias en parte a sus dones y a sus privilegios, que una 
economía boyante –con base en la mano de obra esclava y la explotación 
de naturaleza– le ofrecieron (Pocha, 2019). 

La teoría del punto de vista feminista (TpV) no parte de la visión del 
rey, sino de la experiencia del oprimido. Ambos enfoques abrevan, guste 
o no, de la tradición marxista. Foucault busca estructuras y relaciones 
de poder y dominación sistémicas, como también lo hace la TpV al 
inspirarse en la lucha de clase para analizar la dicotomía sexo-genérica y 
sus intersecciones con la raza, etnicidad, edad, orientación sexual, entre 
otras tantas categorías. 

La famosa sentencia de Foucault, inspirada en la declaración de Niet-
zsche de que el hombre ha muerto, podría ser recuperada por algunas 
feministas para significar que el varón investigador ha muerto, pues no 
existe un ser cognoscente que produzca conocimiento universal, sino sa-
ber, producto de la experiencia sexo-genérica y heteronormativa. En este 
tenor, Foucault describe sin percatarse tres epistemes patriarcales. Verbi-
gracia, en el Renacimiento, Bacon describe a la naturaleza con cualidades 
femeninas que hay que conquistar y dominar. Lo mismo se puede decir 
de la época clásica. Y en la modernidad, el hombre-varón (probablemen-
te blanco y europeo) es sujeto-objeto de conocimiento, dejando fuera al 
resto de la población. En las tres epistemes, prevalece esa generización de 
la ciencia que Fox-Keller (1983) identifica como campos de investigación 
sobre la naturaleza, la actividad de ser cognoscente y el conocimiento 
mismo, estudiados como una dicotomía en la que el sujeto-objeto corre 
paralelo a lo masculino-femenino.2 Aunque el discurso dominante inten-
ta hacer irrelevante el género de quien investiga, la ciencia hegemónica 
2 “Not only are mind and nature assigned gender, but in characterizing scientific and 
objective thought as masculine, the very activity by which the knower can acquire 
knowledge is also genderized. The relation specified between knower and known is 
one of distance and separation. It is that between a subject and object radically div-
ided, which is to say no worldly relation. Simply put, nature is objectified”. Y más 
adelante dice: “Masculine here connotes, as it so often does, autonomy, separation, 
and distance. It connotes a radical rejection of any commingling of subject and object, 
which are, it now appears, quite consistently identified as male and female” (Fox-Kel-
ler, 1983, p. 191).

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 199

reproduce el enfoque generizado. Merian, como cualquier otra científica 
hegemónica, es mujer y sigue las mismas lógicas de dominación patriar-
cal. Ahora bien, un feminismo liberal simplemente toma este argumento 
y se pregunta, ¿de qué manera un enfoque feminista podría mejorar las 
prácticas científicas para perfeccionar la ciencia? La respuesta se encuen-
tra en las preguntas, las metodologías y los métodos de investigación que 
pueden neutralizar el sesgo genérico, pasando de una objetividad débil 
a una objetividad fuerte, al tomar en cuenta el género (Harding, 1993). 
Para otras feministas, el problema va más allá de la ciencia y la epistemo-
logía, pues apunta a temas de justicia social, entre ellas encontramos a 
Hartsock y Hill-Collins. 

Recuperando la descripción marxista de la clase, Hartsock (1983) ex-
plica que la vida material estructura y establece límites en la comprensión 
de las relaciones sociales y que la dualidad de clase y sexo se presenta 
siempre en toda investigación. Como resultado de la experiencia de con-
frontación entre el grupo dominante y el oprimido, es posible que la 
visión del grupo sojuzgado que lucha pueda cuestionar a la ciencia y obli-
garla a reconocer las relaciones sociales que posibilitan su opresión y que 
la justifican como verdadera (Hartsock, 1983). Finalmente, la adopción 
del punto de vista expone la deshumanización del grupo oprimido, y este 
reconocimiento debe ser liberador (Hartsock, 1983, p. 285). Obviamen-
te, lo que aquí se propone se observa más claramente en las ciencias so-
ciales, aunque los prejuicios se reproducen en el estudio de la naturaleza 
tanto como en cualquier otra ciencia. Las dualidades jerarquizadas como 
mente/cuerpo, ideal/material, social/natural, yo/otro, influyen en todo 
proceso de producción de conocimiento, por lo que el punto de vista 
puede ser aplicado a todas las ciencias más allá de las sociales y biológicas. 
De allí también que, sin tomar en cuenta la TpV, no se pueda compren-
der la historia de las ciencias. Por ejemplo, en el caso de María Sibylla, es 
difícil dimensionar los ataques en su contra y el desprestigio del que fue 
objeto en el siglo XIX sin un análisis con perspectiva política, económica 
y de género. 

En el artículo titulado Female naturalist and the patterns of suppression 
of women scientists in history: the example of María Sibylla Merian and her 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)200

contributions about useful plants, Fernanda Mariath y Leopoldo Baratto 
(2023) analizan el detalle y cientificidad de la obra M. Merian en su 
descripción de las plantas de Surinam y también describen la devalua-
ción sistemática de su trabajo. Para explicar este fenómeno, recurren a 
la obra de Joanna Russ (1983), quien identifica patrones de supresión 
y devaluación que consisten en una serie de estrategias que incluyen 
desde la prohibición o dificultad para publicar, el robo, usurpación de 
la autoría o devaluación de la contribución, ridiculizar capacidades para 
la investigación (empleando fuentes inadecuadas), no seguir los usos y 
costumbres de la práctica científica, demeritar, humillar, entre otras. El 
análisis se queda corto, porque carece de una visión sistémica como la de 
Foucault, Hartsock o Hill-Collins. Se obvia que todas las estrategias son 
reacciones emocionales, sistemáticamente motivadas y empleadas con-
tra ciertos grupos subalternos, cuya posición de opresión garantiza los 
privilegios de quien detenta el poder. Al respecto, Patricia Hill-Collins 
(1997) explica que no se pueden estudiar las vejaciones cometidas de 
forma individual, sino como una experiencia compartida por un grupo, 
en otras palabras, lo que se describe no es exclusivo de María Sibylla 
Merian, sino de muchas mujeres científicas (375). Quizá es necesario 
recordar que no existen grupos monolíticos, pues también se recono-
cen diferencias al interior de ellos. Como académica negra, Hill-Collins 
(1997) está consciente de que no todas las mujeres de color viven las 
mismas condiciones, sino que dependerá de otras variables como clase, 
edad, sexualidad, etnicidad, etc. Independientemente de ello, es nece-
sario visibilizar las relaciones de poder que ocurren y que mantienen 
intacta la inequidad social (Hill-Collins, 1997, p. 376). La TpV, así en-
tendida, estudia las relaciones de poder entre grupos y el conocimiento 
que estas dinámicas sociales producen (Hill-Collins, 1997, p. 377). Este 
punto es compartido con Hartsock (1983), quien considera que a través 
de la TpV se produce conocimiento mediado, a pesar de que el grupo 
dominante ejerce el control de la producción física y mental, producien-
do ideología (p. 288). 

En suma, la TpV ofrece una herramienta de análisis para compren-
der cómo las relaciones jerárquicas de poder se integran en los espacios 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 201

académicos y de producción de conocimiento. En lugar de los discursos 
foucaultianos, esta recupera las voces de los individuos y grupos margi-
nados (Hill-Collins, 1997, p. 379). No le interesan los bufidos de los 
varones que despreciaron los hallazgos de Sibylla Merian. De aquel que 
dijo que Merian no era académica, sino pintora, que bordaba, que era 
vendedora de pinturas, maestra, ama de casa, madre y amante de la na-
turaleza, que no había estudiado, ni sabía latín y que no poseía ninguna 
cualificación para ser autora de un trabajo científico; o aquel que llamó 
su trabajo “inútil”, sin sentido y sin importancia, apuntando a errores 
de color a partir de ediciones no originales, y sugiriendo que ella había 
mentido; o aquel otro que cuestionó la imagen de la tarántula que de-
preda a un colibrí, sin ninguna evidencia empírica al respecto (Mariath 
y Baratto, 2023). No interesa tampoco que se minimice el éxito de su 
obra, que se considere una excepción/aberración, o un mal ejemplo para 
las mujeres (Mariath y Baratto, 2023). Interesa más la voz de los grupos 
excluidos. La voz fuerte y clara de María Sibylla Merian y sus pinturas 
que desafían, con su belleza, las mentiras y a los mezquinos. Sin ser per-
fecta y con todas sus fallas y limitaciones, recuperamos su ejemplo de 
transgredir las reglas como un acto político de resistencia (Hill-Collins, 
1997, p. 379).

Caminando juntas llegamos más lejos

Ni María Sibylla Merian, ni ninguna de las académicas que participamos 
en el Seminario Especializado La formación educativa de las mujeres en el 
siglo XVII: Europa y América, caminamos solas. En el caso de María Siby-
lla, su círculo incluyó a su madre, hijas y amigas que la acompañaron en 
el camino. Al igual que ella, nosotras también marchamos acompañadas 
y eso nos enriquece. Si a través de la historia de la ciencia la perspectiva 
de las mujeres no tuvo cabida hasta el surgimiento del hombre –según 
Foucault–, la TpV ha revivido al hombre muerto gracias a las mujeres 
y a las feministas descoloniales, comunitarias y a todos los colectivos y 
grupos excluidos que no les es permitido conocer y nombrar el mundo. 

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...



Devenires 53 (2026)202

La invitación desde la epistemología feminista, particularmente de 
la TpV, es hacer de la experiencia de marginación el punto de partida 
de la investigación. Para ello, es necesario emprender cualquier pesqui-
sa desde las y los que no tienen voz o, más bien, cuya voz no es es-
cuchada. Una ciencia feminista descolonial reconoce que la toma de 
decisiones debe ser problematizada, es decir, debe ser analizada en sus 
relaciones políticas, económicas y culturales desde la experiencia de las 
mujeres marginadas y acalladas. Ningún concepto es objetivo y neutral, 
sino que existe posicionado ética y políticamente. Lo que contrasta con 
la experiencia de Merian que, como muchos y muchas biólogas en la 
actualidad, presuponen la objetividad del sujeto frente a las relaciones 
sociales. No se consideran temas de justicia social, a pesar de que los 
resultados de sus investigaciones afectan procesos sociales y ecológicos. 
Sin embargo, María vivó las injusticias y, en respuesta a ellas, se sublevó 
intuitivamente, sin reparar en ellas. Por fortuna, sus condiciones sociales 
le permitieron superar las dificultades, poseía una profesión, se mantenía 
económicamente independiente, se divorció, se cambió de casa, estudió 
y viajó. Decisiones que muchas mujeres del siglo XXI no podrían tomar 
hoy día, dadas las condiciones en las que sobreviven. 

La TpV reconoce que no todas las mujeres comparten la misma ex-
periencia. No hay una mujer universal, sino atravesada por raza y clase, 
edad, sexualidad, entre otras tantas diferencias. Merian provenía de la 
burguesía, su padre fue editor, grabador, y dirigió una de las más grandes 
imprentas de Europa, su círculo incluyó empresarios, profesionistas y sa-
bias mujeres acomodadas como Anna María Van Schurman, que disfru-
taron de excelentes condiciones para el estudio y el cultivo de las artes. 
El colonialismo generó la riqueza que ella capitalizó y que le permitió 
fundar –a través de su conocimiento– disciplinas como la entomología, 
la biología y la ecología. María fue en los siglos XVII y XVIII una autori-
dad epistémica. Pero las reglas del juego cambian, y con la conformación 
de la episteme clásica, María fue destronada y negada. Pasó de estar en 
la posición del rey a no estar en el cuadro. Fue desterrada de él, a pesar 
de que en la escena aparecen personajes subalternos al servicio del poder. 

Aída Atenea Bullen Aguiar



Devenires 53 (2026) 203

Felizmente para Sibylla –como para nosotras–, su trabajo como pintora 
la mantiene presente. Aun si Diego Velázquez no se hubiera incluido en la 
pintura de Las Meninas, sus obras nos habrían recordado quién fue. No 
así con las palabras que se las lleva el viento, o que quedan archivadas 
en bibliotecas y colecciones inaccesibles. Una imagen vale más que mil 
palabras, y eso es innegable. Es otra forma de conocer. 

Referencias

Descartes, R. (2010). El discurso del método. Colección Austral Espasa-Calpe. 
Etheridge, K. (2022). The world of Maria Sibylla Merian. En B. van de Roemer, F. 

Pieters, H, Mulder, K. Etheridge & M. van Delft (Eds.), Changing the nature of art 
and science, (24- 32). Lannoo Publishers. 

Etheridge, K. (2011). Maria Sibylla Merian: The First Ecologist? En D. S. Andréolle 
y V. Molinari (Eds.), Women and Science: Figures and Representations-17th century to 
present, (31-61). Cambridge Scholars Publishing.

Espinosa Miñoso, Y. (2012). De por qué es necesario un feminismo descolonial: 
diferenciación, dominación co-constitutiva de la modernidad occidental y el fin 
de la política de identidad. Solar, 12(1), 141-171. https://om.juscatamarca.gob.ar/
articulos/De_por_que_es_necesario_un_feminismo_des.pdf 

Foucault, M. 2007a. Las palabras y las cosas. Siglo XXI. 
Foucault, M. 2007b. La arqueología del saber. Siglo XXI.
German History Intersections (29 de Agosto 2025). Maria Sibylla Merian, Butter-

flies, Beetles, and Other Insects (18th Century). https://germanhistory-intersec-
tions.org/en/knowledge-and-education/ghis:document-168 

Harding, S. (1993). Rethinking Standpoint Epistemology: What is Strong Objecti-
vity? En: Alcoff, L. y Potter, E (Eds), Feminist epistemologies, (49-82). Routledge.

Hartsock, N. (1983). The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a Spe-
cifically Feminist Historical Materialism. En S. Harding y. M. Hintikka (Eds.) 
Discovering reality: feminist perspectives on epistemology, metaphysics, methodology, 
and philosophy of science (283-310). Kluwer Academic Publishers.

Heard, K. (2016). Maria Merian’s Butterflies. London: Royal Collection Trust. https://
media.rct.uk/sites/default/files/filedownloads/Maria%20Merian%27s%20But-
terflies.pdf 

Hill-Collins, P. (1986). Learning from the Outsider Within: The Sociological Sig-
nificance of Black Feminist Thought. Social Problems, 33(6), 14-32. https://www.
jstor.org/stable/800672

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

https://om.juscatamarca.gob.ar/articulos/De_por_que_es_necesario_un_feminismo_des.pdf
https://om.juscatamarca.gob.ar/articulos/De_por_que_es_necesario_un_feminismo_des.pdf
https://germanhistory-intersections.org/en/knowledge-and-education/ghis:document-168
https://germanhistory-intersections.org/en/knowledge-and-education/ghis:document-168
https://media.rct.uk/sites/default/files/filedownloads/Maria Merian%27s Butterflies.pdf
https://media.rct.uk/sites/default/files/filedownloads/Maria Merian%27s Butterflies.pdf
https://media.rct.uk/sites/default/files/filedownloads/Maria Merian%27s Butterflies.pdf


Devenires 53 (2026)204

Keller, E.F- (1983). Gender and Science. En S. Harding y. M. Hintikka (Eds.), Dis-
covering reality: feminist perspectives on epistemology, metaphysics, methodology, and 
philosophy of science (187-203). Kluwer Academic Publishers.

Kuhn, T. (2006). La estructura de las revoluciones científicas. Fondo de Cultura Económica. 
Linné, C. (1735). Systema naturae, sive regna tria naturae systematice proposita per classes, 

ordines, genera et species. Lugduni Batavorum: Apud Theodorum Haak, ex Typo-
graphia Joannis Wilhelmi de Groot. https://bibdigital.rjb.csic.es/idurl/1/10688 

Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. La manzana de la Discordia. 6 
(2), 105-119. https://hum.unne.edu.ar/generoysex/seminario1/s1_18.pdf 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, 9, 73-101. https://www.
revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf 

Mariath, F. y Baretto, L. 2023. Journal of Ethnobiology and Ethnomedicine. Female 
naturalist and the patterns of suppression of women scientists in history: the example of 
María Sibylla Merian and her contributions about useful plant. 19(17). https://doi.
org/10.1186/s13002-023-00589-1

Paravisini-Gebert, L. (2012). Maria Sibylla Merian: The Dawn of Field Ecology in 
the Forests of Suriname, 1699-1701. Review Literature and Arts of the Americas. 
41(1). https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/08905762.2012.670450 

Polcha, E. (2019). Breeding Insects and Reproducing White Supremacy in Maria Sib-
ylla Merian’s Ecology of Dispossession. Lady science. https://www.ladyscience.com/
breedinginsects-and-reproducing-white-supremacy/no57 

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú indígena, 13(29), 
11-20. https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf 

Schiebinger L. (2004) Nature’s body: gender in the making of the modern science. Rut-
gers University Press.

Aída Atenea Bullen Aguiar

https://bibdigital.rjb.csic.es/idurl/1/10688
https://hum.unne.edu.ar/generoysex/seminario1/s1_18.pdf
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://doi.org/10.1186/s13002-023-00589-1
https://doi.org/10.1186/s13002-023-00589-1
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/08905762.2012.670450
https://www.ladyscience.com/breedinginsects-and-reproducing-white-supremacy/no57
https://www.ladyscience.com/breedinginsects-and-reproducing-white-supremacy/no57
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf

