53

Ano XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

DEVENIRES

Articulos

MiGueL ANGEL URREGO ARDILA

RAUL VILLASEROR TALAVERA
Y Huco Robpricuez URIBE

Dossier
Fil6sofas de la Modernidad temprana

DomMiINIQUE RaBy
GaBrIELA DOMECQ

Juria MuNoz VELASCO

AfpA ATENEA BULLEN AGUIAR

Traduccion

MartiIN HAGGLUND

Entrevista

IR1Go SANCHEZ, RUBEN SANCHEZ
Y CHRISTIAN DUECKER

Reformas o revolucién. Las incertidumbres
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipacion de la consciencia:
contribuciones desde la pedagogfa critica

Xochiquétzal multiple. Amor y sanacién en la filosofia
(palabra-accién-mundo) femenina prehispdnica

Estrategias retoricas y usos de la Biblia en el 77aité

de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon
Los mundos fantdsticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de Maria Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo:
una critica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito

UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO

FACULTAD DE FILOSOFIA
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES FILOSOFICAS




MATERIALISMO RADICALMENTE ATEO:
UNA CRITICA A MEILLASSOUX

Martin Higglund!
Universidad de Yale

La dificultad de distinguir al filésofo genuino del sofista elocuente nun-
ca es mds apremiante que cuando alguien aparece y reivindica un nue-
vo paradigma de pensamiento. La incertidumbre respecto al mérito y
profundidad del discurso tipicamente propicia dos tipos de respuestas,
ambas dirigidas a resolver la cuestién de la legitimidad de una vez por
todas. Por un lado, el entusiasmo de aquellos que se unen “al movimien-
to”, convencidos de que han encontrado al genuino filésofo nuevo. Por
el otro, el cinismo de aquellos que desestiman el paradigma emergente
como un disefio para deslumbrar a los jévenes, convencidos de que el
pensador supuestamente innovador es un sofista disfrazado.

! Traduccién de Rodrigo Diaz Cadenas. [Nota del traductor: En 2011 una recopila-
cién de ensayos alrededor de la corriente del realismo especulativo fue publicado bajo
el ttulo The Speculative Turn: Continental Materialism and Realism, por la editorial
re.press. De los variados ensayos destacan tres de cardcter critico ante la obra del fi-
l6sofo francés Quentin Meillassoux. Entre ellos se encuentra ‘Radical Atheist Mate-
rialism: A Critique of Meillassoux’, por Martin Higglund, filésofo sueco. Ademds de
proponer elementos de su propia filosofia para mejor explicar diversas problematicas,
asi como conceptos de herencia derridiana, Higglund busca llevar a sus tltimas con-
secuencias ciertas ideas de Meillassoux, y mostrar asi algunas debilidades inherentes.
Tomando en cuenta del interés que ha suscitado la filosofia de Meillassoux, y la falta
de trabajos criticos alrededor de su obra en espafol, creemos pertinente dar a conocer
con esta traduccién al menos el ensayo realizado por Higglund, quien detenta sus
derechos y autoriza su traduccién y reproduccién].

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1032

DevENIREs. Afio xxvir, Num. 53 (enero-junio 2026): 207-234
Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1032

Martin Higglund

El trabajo de Quentin Meillassoux parece destinado a provocar este
tipo de repuestas. Meillassoux mismo estd convencido de que su traba-
jo va al corazén de las cuestiones metafisicas cldsicas para contestarlas
de cero, y su antiguo maestro Alain Badiou incluso sostiene que “Mei-
llassoux ha abierto un nuevo camino en la historia de la filosofia”.? A
juzgar por el interés ripidamente creciente en Meillassoux después de
la traduccién al inglés de su primer libro Affer Finitude, y el anuncio
del movimiento del “realismo especulativo” tras de si, hay muchos que
parecen dispuestos a suscribirse a la verdad del enunciado de Badiou. En
contraste, el aparente cardcter célebre de la filosofia de Meillassoux no
puede sino provocar sospecha entre los ya establecidos, especialmente
ya que Meillassoux se sitta a si mismo polémicamente vis-2-vis todas las
formas de filosofia trascendental y fenomenologfa.

Sin embargo, serfa un error adjudicar cualquiera de estas dos actitu-
des al pensamiento de Meillassoux. El mérito considerable de su trabajo
es que invita a la argumentacion filoséfica mis que a la reverencia o el
rechazo. Por lo tanto, confrontaré la lgica de los argumentos de Mei-
llassoux con la légica que articulo en mi libro Radical Atheism. Se han
sefalado similitudes entre After Finitude y Radical Atheism. En un en-
sayo reciente, Aaron F. Hodges confronta los dos trabajos en términos
de la cuestién del materialismo, lo cual es instructivo, como foco de
atencién, para nuestras respectivas trayectorias.” Ambos libros critican el
prevaleciente “retorno a la religién” al tiempo que reactivan cuestiones
fundamentales sobre la contingencia y la necesidad, el tiempo y el espa-
cio, la vida y la muerte. Al volver aqui a estas cuestiones, no solo buscaré
abordar criticamente el trabajo de Meillssoux y dejar en claro lo que estd

? Alain Badiou, “Preface”, en Quentin Meillassoux, After Finitude: An Essay on the
Necessity of Contingency, traducido por R.Brassier, London, Continuum, 2008. p. vii.
(Hay traduccién al espafiol: Después de la finitud: ensayo sobre la necesidad de la contin-
gencia, Argentina, Caja Negra, 2015. V. 7).

3 Mirese Aaron E. Hodges, “Martin Higglund’s Speculative Materialism, CR: 7he New
Centennial Review, vo. 9, no. 1, 2009, pp. 87-106. Edicién especial Living On: Of
Martin Higglund. Algunos de mis argumentos en relacién con Meillssoux fueron ar-

ticulados por primera vez en mi ensayo de respuesta para la misma edicién de CR;
véase Martin Higglund, “The Challenge of Radical Atheism: A Response”.

208 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

en juego con el ateismo radical, sino ademds delinear las consecuencias
del debate para una nocién de materialismo.

Meillassoux ataca nada mds y nada menos que al argumento bésico
de la filosoffa trascendental de Kant, el cual sostiene que no podemos
tener conocimiento del absoluto. Contra todas las formas de metafisica
dogmitica que pretenden probar la existencia del absoluto, Kant argu-
menta que no puede haber cognicién sin las formas de tiempo y espacio
que socavan cualquier conocimiento posible del absoluto. El absoluto
tendria que estar exento del tiempo y el espacio, mientras que todo lo
que podemos conocer es dado a través del tiempo y del espacio como
formas de intuicién. Como es bien sabido, sin embargo, Kant delimita
la posibilidad del conocimiento con la finalidad de “dejar espacio para la
fe”. Al hacer imposible probar la existencia del absoluto, Kant también
vuelve imposible refutarlo y rehabilita asi el absoluto como un objeto de
fe mas que de conocimiento.

En contraste, Meillassoux busca formular una nocién de absoluto
que no conlleva un regreso a la idea metafisica y precritica de un ser
necesario. Fl suscribe la critica de Kant de la metafisica dogmatica, pero
argumenta que podemos desarrollar un pensamiento “especulativo” del
absoluto que no sucumba a la postulacién de un ser necesario. De acuer-
do con Meillassoux, “es absolutamente necesario que cada entidad po-
dria no existir. Esta es de hecho una tesis especulativa, ya que estamos
pensando un absoluto, pero no es metafisico, pues no estamos pensan-
do cualquier cosa (cualquier entidad) que seriz absoluta. El absoluto es
la imposibilidad absoluta de un ser necesario” (Meillassoux, p. 60). El
absoluto en cuestion es el poder del zempo. El tiempo hace imposible
que cualquier entidad sea necesaria, ya que la condicién de la tempo-
ralidad entrafa que cada entidad puede ser destruida. Es precisamente
esta destructibilidad la que Meillassoux sostiene que es absoluta: “solo
el tiempo que alberga la capacidad de destruir toda realidad especifica,
al tiempo que no obedece ley alguna —el tiempo capaz de destruir, sin
razén o ley, tanto a palabras como a cosas— puede ser pensado como un
absoluto” (Meillassoux, p. 62). Armado con esta nocién de absoluto,
Meillassoux recrimina a los filésofos contempordneos sus concesiones a

DEVENIRES 53 (2026) 209



Martin Higglund

la religién. Al renunciar al conocimiento del absoluto, los pensadores de
lo “totalmente otro” renuncian al poder de refutar la religién y le dan a
esta Ultima libre reinado, siempre que se restrinja a si misma al campo
de la fe en vez de al campo del conocimiento. Meillassoux lo dice con
una formulacién enfdtica: “al prohibirle a la razén cualquier pretensién
de absoluto, el final de la metafisica ha tomado la forma de un regreso
exacerbado de lo religioso” (Meillassoux, p. 45).

A pesar de que Meillassoux raramente lo menciona por nombre, De-
rrida es claramente uno de los objetivos previstos en su ataque sobre
la idea de un “totalmente otro” mds alld del dominio de la razén. Sin
embargo, como demuestro en Radical Atheism, el pensamiento de De-
rrida sobre la alteridad no puede ser alineado con ninguna concepcién
religiosa del absoluto.* Para Derrida la alteridad es indisociable de la
condicién de temporalidad que expone a cada instancia a la destruc-
cién. Consecuentemente, la nocién de Derrida de lo “absolutamente” o
“totalmente” otro (tout autre) no se refiere a la infinidad positiva de lo
divino sino a la finitud radical de todos los demds. Cada otro finito es
absolutamente otro, no porque sea absolutamente en si mismo sino, al
contrario, porque nunca puede superar la alteridad del tiempo y nunca
sera en s{ mismo. Mientras existe, cada entidad estd convirtiéndose siem-
pre en otra distinta de sf misma y no puede tener ninguna integracién
como tal. Lejos de consolidar una instancia religiosa que estaria exenta
de la destruccién del tiempo, la concepcién de Derrida de la alteridad
absoluta establece que la sujecién al paso violento del tiempo es absolu-
tamente irreducible.

Sin embargo, hay diferencias centrales y decisivas entre la concepcién
del tiempo propuesta, respectivamente, por Meillassoux y Derrida. Para
Meillassoux, la contingencia absoluta del tiempo (el hecho de que cual-
quier cosa pueda ocurrir) tiene un estatus ontolégico que conlleva que el
advenimiento de lo divino es posible. A pesar de su critica a la religién,
Meillassoux aboga por una divinologia de acuerdo con la cual Dios es
posible, no porque sea posible que Dios exista en este momento sino por-

4 Véase Martin Higglund, Radical Atheism: Derrida and the Time of Life, Standford,
Standford University Press, 2008, en particular el capitulo 3 y 4.

210 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

que es posible que llegue a existir en el futuro.” Aunque ésta pareceria ser
la propuesta més débil y extravagante de Meillassoux, argumentaré que
se deriva de problemas fundamentales en su teorizacién del tiempo. Para
Meillassoux, el tiempo absoluto es un “poder virtual” que solo conlleva
la posibilidad —y no la necesidad— de la destruccién. Ademds, los efectos
destructivos de la temporalidad que si suceden pueden supuestamente
ser revertidos por el poder virtual de la contingencia, el cual de acuerdo
con Meillassoux permite incluso la posible resurreccién de los muertos.
Mostraré que estos argumentos son insostenibles, ya que no puede exis-
tir contingencia sin sucesién del tiempo, lo cual entrana destruccién y
descarta, a priori, la posibilidad de resurreccién.

Mi argumento tiene dos pasos. Primero demostraré que el concepto
del tiempo, como dependiente de la estructura de “la huella”, provee
un mejor modelo para pensar la temporalidad y la contingencia, que
aquel propuesto por Meillassoux. Derrida define la estructura de la hue-
lla como el tiempo volviéndose espacio y el espacio volviéndose tiempo.
Procedo demostrando cémo la estructura de la huella puede ser deducida
del problema filoséfico de la sucesién. La estructura de la huella entrafia
lo que llamo la “archimaterialidad” del tiempo, la cual es crucial para
pensar la relacién entre lo animado y lo inanimado, al tiempo que soca-
ba la nocién de Meillassoux del poder virtual del tiempo. Contrario a lo
que Meillassoux sostiene, el tiempo no puede ser un poder virtual para
hacer que cualquier cosa suceda, ya que es irreversible y dependiente de
un soporte espacial, material, que restringe sus posibilidades. Segundo,
confronto la divinologia de Meillassoux con la légica del Ateismo Radi-
cal. El ateismo radical apunta contra un axioma compartido tanto por el
ateismo tradicional como por la religién, a saber, que deseamos el estado
de inmortalidad. El contraargumento del ateismo radical no es solo que
la inmortalidad sea imposible, sino que 70 es deseable en primer lugar. A
través de los propios ejemplos de Meillassoux, veremos que el presunto
deseo de inmortalidad es motivado de hecho por un deseo de sobrevi-
vencia mortal que lo precede y lo contradice desde dentro. Al clarificar

> Mirese Quentin Meillassoux, “Spectral Dilemma”, Collapse, no. 4, 2008, p. 269.

DEVENIRES 53 (2026) 211



Martin Higglund

el estatus de este deseo de sobrevivir, concluyo mostrando como este es
crucial para el materialismo radicalmente ateo.

El punto de partida de Meillassoux es el fenémeno empirico de lo que
él llama archifdsiles, concretamente, objetos que son més viejos que la vida
en la Tierra y cuyas duraciones es posible medir: “por ejemplo un isétopo
cuya tasa de descomposicién radioactiva conocemos, o la emisién lumino-
sa de una estrella que nos informa sobre la fecha de su formacién” (Mei-
llassoux, p. 10). Tales archifésiles permiten a los cientificos datar el origen
del universo hasta hace aproximadamente 13.5 billones de afios. De acuer-
do con Meillassoux, estos enunciados “ancestrales” son incompatibles con
el presupuesto bdsico de la filosofia trascendental, el cual sostiene que el
mundo no puede ser descrito independientemente de cémo es dado a un
ser pensante o viviente. Los enunciados ancestrales de la ciencia describen
un mundo en el cual nada fue dado a un ser pensante o viviente, ya que las
condiciones fisicas del universo no permitieron la aparicién de una vida
o consciencia a la cual el mundo pudiera ser dado. El consiguiente reto
para la filosofia trascendental “no es el problema empirico del nacimiento
de organismos vivientes, sino el problema ontoldgico del llegar a ser de la
dacién® como tal” (Meillassoux, p. 21). En vez de ser capaces de limitar
el tiempo a una forma de dacién para la consciencia, somos confrontados
con un tiempo absoluto “en el cual consciencia tanto como tiempo conscien-
te han emergido ellos mismos en el tiempo” (Meillassoux, p. 21).

Meillassoux es muy consciente aqui de que puede ser acusado de mez-
clar lo empirico con lo trascendente. Los organismos empiricos surgen
y perecen en el tiempo, pero no puede decirse lo mismo de las condi-
ciones trascendentales. El sujeto trascendental no es un cuerpo empirico
existiendo en el tiempo y el espacio, sino un conjunto de condiciones a
través de las cuales el conocimiento de los cuerpos en el tiempo y el espa-
cio es posible. Asi, un discurso cientifico sobre los objetos o el universo
empirico no puede obtenerse del sujeto trascendental, ya que el dltimo
provee la condicién de posibilidad para el conocimiento cientifico.

¢ El término en inglés usado por el autor es givenness, este obedece a su vez al alemdn
gegebenheit propio de la filosofia de Husserl. Gegebenbheit, de acuerdo con el Diccionario
Husserl trabajado por Antonio Zirién debe ser traducido al espafiol como dacidn. N. T

212 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

En respuesta a tal objecién, Meillassoux concede que el sujeto trascen-
dental no existe al modo en que existe un objeto, pero insiste en que la
nocién de un sujeto trascendental aun asi implica que debe rener lugar,
ya que “permanece indisociable de la nocién de un punto de vista” (Mei-
llassoux, p. 25). El sujeto trascendental —que tanto Kant como Husserl
sostienen— es esencialmente finito, ya que nunca tiene acceso al mundo
como a una totalidad, sino que es dependiente de la receptividad, hori-
zonte, adumbracién perceptual, etc. Se sigue que, aunque la subjetividad
trascendental no es reducible a un cuerpo objetivamente existente, debe
estar encarnado en un cuerpo para ser lo que es. Sin la encarnacién en un
cuerpo no habria receptividad, ninguna perspectiva limitada del mundo,
y por lo tanto no habria punto de vista. Como dice Meillassoux: “que
el sujeto trascendental tenga este 0 ese cuerpo es una cuestién empirica,
pero que zenga un cuerpo es una condicién no-empirica de su tener lugar”
(Meillassoux, After Finitude, 2009, p. 25). Consecuentemente, cuando el
discurso cientifico “temporaliza y espacializa la aparicién de cuerpos vi-
vientes” también temporaliza y espacializa la condicién bdsica para el tener
lugar de lo trascendental (Meillassoux, p. 25). De este modo, Meillassoux
sostiene que el problema de lo ancestral “no puede pensarse desde la pers-
pectiva de lo trascendental debido a que concierne al espacio-tiempo en
el cual los sujetos trascendentales pasaron de no-tener-lugar a tener-lugar,
y por lo tanto concierne al espacio-tiempo anterior a formas de represen-
tacién espacio-temporal” (Meillassoux, p. 26). Lejos de confirmar la rela-
cién trascendental entre pensamiento y ser como primordial, lo ancestral
devela “una temporalidad dentro de la cual esta relacién es solo un evento
entre otros, inscrito en un orden de sucesién en el cual es apenas un esta-
dio, més que un origen” (Meillassoux, p. 10).

No obstante, a pesar de resaltar el problema de la sucesién, Meillas-
soux no piensa en las implicaciones légicas de ésta. Meillassoux sostiene
que el principio de no contradiccién debe de ser “una verdad ontolégica
absoluta” (Meillassoux, p. 71) para que el devenir temporal sea posible.
Si un ente contradictorio existiese, no podria nunca convertirse en otra
cosa mds que si mismo, pues contendria ya, su otro dentro de si. Si
es contradictorio, no podrl'a nunca cesar de ser, sino que continuaria

DEVENIRES 53 (2026) 213



Martin Higglund

siendo incluso en el no-ser. Consecuentemente, la existencia de un ente
contradictorio es incompatible con el devenir temporal; eliminarfa “la
dimensién de alteridad requerida para el despliegue de cualquier pro-
ceso, liquiddndola en el ser informe que debe siempre ser ya, lo que
no es’ (Meillassoux, p. 70). Este argumento es correcto hasta aqui, sin
embargo, no considera que el mismo problema surge si planteamos la
existencia de un ente no contradictorio. Un ente no contradictorio es-
tarfa indivisiblemente presente en si mismo. De este modo, removeria
precisamente la “dimensién de alteridad” que es requerida para devenir.
Contrario a lo que Meillassoux sostiene, el movimiento de devenir no
puede consistir en el movimiento de una entidad discreta a otra, de
modo tal que las “cosas deban ser esto, /uego otra cosa distinta que esto;
son, luego no son” (Meillassoux, p. 70). Para que un momento sea suce-
dido por otro —lo cual es la condicién minima para cualquier devenir—
no puede primero estar presente en si mismo y /uego ser afectado por su
propia desaparicién. Incluso, un movimiento autopresente e indivisible
no podria nunca comenzar a dar paso a otro momento, ya que lo que
es indivisible no puede ser alterado. La sucesién del tiempo requiere no
solamente que cada momento sea remplazado por otro momento, sino
que también esta alteracién esté presente desde el inicio. Cada momento
debe negarse a si mismo y desaparecer ez su propio acontecimiento. Si el
momento no se negase inmediatamente a s{ mismo no habria tiempo,
solo una presencia permaneciendo igual por siempre.

Este argumento, que desarrollo a profundidad en Radlical Atheism, no
entrafa que exista una entidad contradictoria que sea capaz de contener su
propio no ser dentro de si misma. Al contrario, sostengo que la constitu-
cién del tiempo conlleva que no puede haber entidad alguna (sea contra-
dictoria o no contradictoria) que se contenga a si en si misma. La sucesion
del tiempo requiere que nunca nada sea ez si mismo, sino que siempre esté
ya sujeto a la alteracién y destruccion que estd implicada en cesar de ser.

Se sigue que una entidad temporal no puede ser indivisible, sino que
depende de la estructura de la huella. La huella no es en si misma una enti-
dad ontolégica sino una estructura légica que explica el tiempo volviéndo-
se-espacio y el espacio volviéndose-tiempo. Una explicacién convincente

214 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

de la huella requiere entonces que demostremos la co-implicacién l6gica de
espacio y tiempo. La cldsica distincién entre espacio y tiempo es la distin-
cién entre simultaneidad y sucesién. Lo espacial puede permanecer igual,
ya que la simultaneidad del espacio permite que un aspecto coexista con el
otro. En contraste, lo temporal no puede nunca permanecer igual, ya que
la sucesién del tiempo conlleva que cada momento cesa de ser tan pronto
como llega a producirse y de esta manera se niega a si mismo. Por el mismo
motivo, no obstante, queda claro que el tiempo es imposible sin el espacio.
El tiempo no es otra cosa mds que negacion, asi que para lograr ser algo
necesita estar espacializado. No hay “flujo” del tiempo que sea indepen-
diente de la espacializacién, ya que el tiempo tiene que ser espacializado,
en primer lugar, para que fluya. De este modo, todo lo que digamos del
tiempo (que estd “pasando’, “fluyendo”, “en movimiento”, etc.) es una
metéfora espacial. Esto no es una falla del lenguaje para capturar el tiempo
puro, sino que se desprende de un originario tiempo volviéndose-espacio. El
mismo concepto de duracién presupone que algo permanece a través de
un intervalo de tiempo y solo aquello que es espacial puede permanecer.
De manera inversa, sin la temporalizacién serfa imposible para un punto
permanecer igual a si mismo o existir a/ mismo tiempo como otro punto. La
simultaneidad del espacio es en si misma una nocién temporal. En conse-
cuencia, para que un momento sea simultdneo con otro momento debe de
haber un espacio volviéndose-tiempo, originario, que los relacione uno con
el otro.” La estructura de la huella —como la coimplicacién del tiempo y el
espacio— es por lo tanto la condicién de todo lo que es temporal. Todo lo
que estd sujeto a sucesion estd sujeto a la huella, esté vivo o no.

Es importante subrayar, sin embargo, que Derrida no generaliza la
estructura de la huella mediante una afirmacién sobre la naturaleza del
ser como tal. La huella no es una condicién ontoldgica sino una es-
tructura légica que hace explicito lo que estd implicito en el concepto
de sucesién. Insistir en el estatus légico de la huella no es oponerla a la

7 Véase el argumento de Derrida acerca de que la “simultaneidad puede aparecer como 1al,
puede ser simultaneidad, es decir un relacionarse de dos lugares, solo en una sintesis, una
complicidad: la temporalidad. Uno no puede decir que un lugar esté con otro lugar, no
puede haber 070 lugar en el cual, etc., sin una temporalizacién” (Derrida, 1984, p. 55).

DEVENIRES 53 (2026) 215



Martin Higglund

ontologia, epistemologia o fenomenologia; sino insistir en que la huella
es una nocién metateorética que elucida lo que estd implicado en un
compromiso con la sucesién en cualquiera de estos registros. La estruc-
tura légica de la huella es expresiva de cualguier concepto de sucesion
—sin importar si tal sucesién es entendida en términos de un recuento
del tiempo ontoldgico, epistemoldgico, o fenomenolégico—.

Del mismo modo, uno puede hacer explicito que la estructura de la
huella estd implicita en los recuentos cientificos de cémo el tiempo estd
grabado en procesos bioldgicos y estructuras materiales. Por razones que
especificaré, la estructura de la huella estd implicita no solo en la tempora-
lidad de lo viviente sino también en la desintegracién de la materia inani-
mada (i.e. la “vida media” de los isotopos). La légica de la huella puede de
ese modo servir para dilucidar desafios filoséficos en la comprensién de la
relacién entre lo viviente y lo no viviente que nos ha sido transmitida por
la ciencia.® Buscaré desarrollar aqui esta linea de investigacién al demos-
trar cémo la légica de la huella nos permite tomar en cuenta los insights
del darwinismo. Especialmente argumentaré en favor de una distincién
conceptual entre vida y materia no viva que, no obstante, reivindica una
continuidad entre las dos en términos de lo que llamo la “archimateriali-

dad” del tiempo.’

8 Estoy agradecido con Joshua Andresen, Ray Brassier y Henry Staten por un conjunto
de preguntas incisivas que me forzaron a clarificar el estatus de la “huella” en mi argu-
mento. Mi comprensién del estatus légico de la huella, mds que ontoldgico, también
lo debo a conversaciones con Rocio Zambrana y a su trabajo sobre la Ldgica de Hegel.
Véase Rocio Zambrana, “Hegel’s Hyperbolic Formalism”, préximo a aparecer en Bul-
letin of the Hegel Society of Great Britain, nos. 60/ 61.

? Varias respuestas a Radical Atheism han sefialado que me equivoco entre describir
la estructura de la huella como una condicién general para todo lo que es temporal,
y como una condicién general para /o vivo. La relacién precisa entre la temporalidad
de lo vivo y la temporalidad de la materia no-viva no queda clara, de este modo, en
Radical Atheism. Véase Nathan Brown, “To Live Without an Idea”, Radical Philoso-
phy no. 154, pp. 51-53; William Egginton, “On Radical Atheism, Chronolibidinal
Reading, and Impossible Desires”, CR: The New Centennial Review, vol. 9, no. 1, pp.
191-208; Samir Haddad, “Language Remains”, CR: The New Centennial Review, vol.
9, no. I, pp. 127-146; y Aaron Hodges, “Martin Higglund’s Speculative Materialism”,
CR: The New Centennial Review, vol. 9, no. I, pp. 87-106. Estoy agradecido con estas
respuestas a mi trabajo, las cuales me han llevado a elaborar cémo debe ser entendida
la relacién entre vida y materia no viva en términos de la légica de la huella.

216 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

La archimaterialidad del tiempo se sigue de la estructura de la huella.
Dado que cada instante temporal cesa de ser tan pronto como llega a pro-
ducirse, debe estar inscrito como una huella para poder ser en absoluto. La
huella es necesariamente espacial, ya que la espacialidad estd caracterizada
por la habilidad de persistir a pesar de la sucesién temporal. Cada instante
temporal depende por lo tanto del soporte material de la inscripcién es-
pacial. De hecho, el soporte material de la huella es la condicién para la
sintesis del tiempo, ya que permite que el pasado sea retenido para el futu-
ro. El soporte material de la huella, sin embargo, es en sf mismo temporal.
Sin temporalizacién una huella no podria persistir a través del tiempo y
relacionar el pasado al futuro. En consecuencia, la persistencia de la huella
no puede ser la persistencia de algo que estd exento de la negatividad del
tiempo. M4s bien, la huella es siempre dejada para un futuro impredecible
que da ambas opciones, la de perdurar y la de ser borrado.

Las implicaciones légicas de la sucesion del tiempo son directamente
relevantes para el principal argumento en Affer Finitude, que busca esta-
blecer la necesidad de la contingencia. Tal como lo formula Meillassoux
en su tesis principal: “Todo es posible, cualquier cosa puede suceder
—excepto algo que es necesario, porque es la contingencia de la entidad
la que es necesaria, no la entidad-" (Meillassoux, p. 65). Esta nocién de
contingencia presupone sucesion, ya que no puede haber contingencia
sin el paso impredecible de un momento a otro. Establecer la necesidad
de la contingencia, como busca hacerlo Meillassoux, es establecer tam-
bién de este modo la necesidad de la sucesién.

El mismo Meillassoux, sin embargo, no teoriza las implicaciones de
la sucesién, y esto tiene un costo significativo para su argumento. En un
ensayo reciente, Aaron F. Hodges ha sugerido que la critica de Meillas-
soux del principio de razén suficiente es potencialmente perjudicial para
mi nocién de destructibilidad radical, la cual sostiene que todo cuanto
llega a ser debe desaparecer (Hodges, 2009, pp. 102-103). De hecho, no
obstante, es mds bien mi nocién de destructibilidad radical la que nos
permite localizar una inconsistencia en el argumento de Meillassoux.
Déjeseme citar completo el pasaje de Meillassoux sobre el cual Hodges
llama la atencidn:

DEVENIRES 53 (2026) 217



Martin Higglund

Sostener... que todo debe necesariamente perecer, serfa sostener una proposicién
que es todavia metafisica. Concedemos que esta tesis de la precariedad de todo
ya no afirmarfa que una entidad determinada sea necesaria, sin embargo, seguiria
manteniendo que una situacidn determinada es necesaria, esto es, la destruccion
de esto o0 aquello. Solo que esto es obedecer todavia el precepto del principio de
raz6n, de acuerdo con el cual hay una razén necesaria por la cual este es el caso (la
eventual destruccién de X), en lugar de lo contrario (la persistencia sin fin de X).
No vemos por qué habria una razén que necesitara la posibilidad de destruccién
como opuesta a la posibilidad de persistencia. La renuncia univoca del principio de
razon nos requiere insistir en que tanto la destruccién como la preservacién perpe-
tua de una entidad determinada debe igualmente ser capaz de ocurrir sin ninguna
raz6n. La contingencia es tal que cualquier cosa puede pasar, incluso nada en ab-
soluto, de modo que lo que es, permanezca como esté. (Meillassoux, pp. 62-63).

Mientras enfatiza que una entidad necesaria es imposible, Meillas-
soux mantiene que es posible que nada suceda, de manera tal que la
entidad permanezca tal cual es. Sin embargo, tan pronto como tomamos
en cuenta el vinculo intrinseco entre contingencia y sucesién, podemos
ver que el dltimo argumento es insostenible. Si nada sucede y la entidad
permanece tal cual es no habria sucesién, y por la misma razén no habria
contingencia. Una entidad a la cual nada le pasa es inseparable de una
entidad necesaria. Para poder estar sujetos a la sucesién —lo cual equivale
a decir: para poder ser contingente— la entidad debe comenzar a desapa-
recer tan pronto como comienza a ser y nunca puede permanecer tal cual
es. Consecuentemente, /4y una razén que hace necesaria la destruccién,
pero no reintroduce el principio metafisico de razén. Por el contrario,
solo hace explicito lo que estd implicito en el principio de irracionalidad
que Meillassoux llama necesidad de contingencia. Contingencia presu-
pone sucesién y no hay sucesién sin destruccién. Si el momento no fue-
se destruido al ser sucedido por otro momento, su relacién no seria una
de sucesion sino de coexistencia. De este modo, afirmar la necesidad de
la contingencia es afirmar la necesidad de la destruccién.

Por esta misma razén, la oposicién de Meillassoux entre destruccién y
persistencia es confusa. La persistencia misma presupone un intervalo de
tiempo, lo cual significa que nada puede perdurar ileso por la sucesion.
La destruccién que es inherente a la sucesién hace que toda persistencia

218 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

dependa del espaciarse del tiempo, el cual inscribe aquello que sucede
como una huella espacial que permanece, al tiempo que lo expone a la
supresion en un futuro impredecible. La supresién de la huella espacial
es de hecho una posibilidad que no sucede inmediatamente, pero pre-
supone ya la necesidad de destruccién que estd operando en la sucesion.
Dado que nada puede persistir sin sucesién, la destruccién estd por lo
tanto en marcha en la persistencia misma.

La respuesta de Meillassoux serfa presumiblemente que su nocién del
tiempo no depende de la sucesién, sino que designa un “poder virtual”
que puede dejar todo como estd o someterlo a la sucesién. Plantear tal
poder virtual, sin embargo, no es pensar las implicaciones del tiempo
sino plantear una instancia que tiene poder sobre el tiempo, ya que pue-
de detener y comenzar la sucesién a voluntad. En contraste, argumento
que el ziempo no es nada en si mismo; no es nada sino la negatividad que
es intrinseca a la sucesién. El tiempo no puede, entonces, ser un poder
virtual. Dado que el tiempo no es nada sino negatividad, no tiene el po-
der de ser algo o hacer algo por si mismo. Mds precisamente, de acuerdo
con mi explicaciéon archimaterialista, el tiempo no puede ser algo o hacer
algo sin la espacializacién que constrifie el poder de lo virtual al hacerlo
dependiente de las condiciones materiales.

Podemos clarificar los desafios de este argumento al considerar el ejem-
plo del surgimiento de la vida, el cual para Meillassoux es un “ejemplo
paradigmdtico” del poder virtual del tiempo.'® Su manera de formular el
problema, sin embargo, revela ya un sesgo antimaterialista. De acuerdo
con Meillassoux, “las mismas estrategias argumentativas se reproducen
una y otra vez en las polémicas filoséficas que tratan sobre la posibilidad
que tiene la vida de surgir desde la materia inanimada’”:

Ya que la vida evidentemente supone, al menos hasta cierto grado de su evolucidn,
la existencia de una serie de contenidos afectivos y perceptivos, se decide que o la
materia contenia ya tal subjetividad de algin modo, en un grado demasiado débil
para ser detectado, o que estas afecciones del ser vivo no preexistian de modo al-

1% Quentin Meillassoux, “Potentiality and Virtuality”. (Hay traduccién al espafiol: “Po-
tencialidad y virtualidad”, en Hiper-Caos, Salamanca, Holobionte ediciones, 2018. N.T)).

DEVENIRES 53 (2026) 219



Martin Higglund

guno dentro de la materia, encontrdindonos de este modo obligados a admitir su
irrupcién ex nihilo desde esa materia —lo cual parece llevar a la aceptacién de una
intervencién que trasciende el poder de la naturaleza—. O bien un “continuismo”,
una filosoffa de la inmanencia —una variante de hilozoismo— segin la cual roda
materia estd viva en algtin grado; o la creencia en una trascendencia que excede la
comprensién racional de los procesos naturales. (Meillassoux, 2010, p. 235)

Es sorprendente que un filésofo, con el considerable conocimiento
de ciencia de Meillassoux, presente una descripcién tan inadecuada de
los debates actuales acerca del surgimiento de la vida. Un recuento mate-
rialista del surgimiento de la vida no estd obligado por ningiin motivo a
sostener que toda la materia estd viva en algtin grado. Por el contrario, tal
vitalismo ha sido completamente refutado por el darwinismo y sus mds
prominentes defensores filos6ficos. Por ejemplo, lo que Daniel Dennett
analiza como la idea peligrosa de Darwin es precisamente el relato de
cémo la vida evolucioné de la materia no viviente y como incluso la
mds avanzada intencionalidad o sensibilidad se origina en la repeticién
sin sentido.'" En vez de vitalizar la materia, el darwinismo filoséfico des-
vitaliza la vida. Para Meillassoux, sin embargo, la vida como existencia
subjetiva es algo tan especial y tinico que requiere una explicacién que
sea refractaria al andlisis materialista.* En lenguaje de Dennett, Meillas-
soux rechaza asi las “graas” de la explicacién fisica y bioldgica en favor
del “gancho aéreo” de un poder virtual que permitirfa el surgimiento de
la vida ex nihilo.

Para estar seguro, Meillassoux trata de distinguir su nocién de irrup-
cién ex nihilo de la nocién teoldgica de creacién ex nihilo, al afirmar
que la primera no invoca ninguna trascendencia que excediese la com-
prensién racional, sino que mds bien procede del poder virtual de la
contingencia que Meillassoux busca formular en términos racionales.

"'Véase Daniel Dennett, Darwins Dangerous Idea: Evolution and the Meaning of Life,
New York, Simon and Schustser, 1995.

12 Véase la conferencia de Meillassoux “Temps et surgissement ex nihilo”, donde
él rechaza explicitamente el andlisis materialista de Dennet del surgimiento de la
vida. La conferencia estd disponible en linea en http://www.diffusion.ens.fr/index.
php?res=conf&idconf=701

220 DEVENIRES 53 (2026)


http://www.diffusion.ens.fr/index.php?res=conf&idconf=701
http://www.diffusion.ens.fr/index.php?res=conf&idconf=701

Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

En ambos casos, sin embargo, estd la apelacién a un poder que no estd
limitado por restricciones materiales. Sintomdticamente, Meillassoux
sostiene que la “vida provista con sensibilidad” surge “directamente de
una materia dentro de la cual no se puede, mds que por la pura fantasia,
prever los gérmenes de esta sensibilidad” (Meillassoux, 2010, p. 232).
Como Meillassoux debe saber, esto es un disparate desde un punto de
vista cientifico. La vida provista de sensibilidad no surge directamente
desde la materia inanimada, sino que evoluciona de acuerdo con proce-
sos complejos que estdn descritos a detalle por la biologia evolucionista.
Si Meillassoux desecha aqui la evidencia de la ciencia es debido a que
privilegia univocamente la posibilidad légica sobre la posibilidad mate-
rial.” La contingencia es para él el poder virtual de hacer que cualquier
cosa pase en cualquier momento, de modo que la vida provista con sen-
sibilidad puede emerger sin las condiciones materiales precedentes que
la harian posible. Esta idea de una irrupcién ex nihilo, sin embargo, no
tiene ninguna potencia explicativa en lo que respecta a la temporalidad
de la evolucién ya que elimina el tiempo en favor de un instante en
especifico. Incluso si limitamos la nocién de irrupcién ex nihilo a una
afirmacién mds modesta, a saber, que el inicio del proceso evolutivo que
llevé a la vida sintiente fue un evento contingente que no pudo haber
sido previsto o predicho, no hay aun asi necesidad del concepto de con-
tingencia de Meillassoux como un poder virtual ilimitado para explicar
este evento. Considérese, por ejemplo, el argumento darwiniano de Da-
niel Dennett concerniente al origen de la vida:

Sabemos por légica que hubo al menos un inicio que nos tuvo como su conti-
nuacién, pero hubo probablemente muchos falsos inicios que no se diferenciaron
en modo alguno de manera interesante del que inicié la serie ganadora. El titulo de
Addn es, de nuevo, un honor retrospectivo, y cometemos un error fundamental de
razonamiento si preguntamos jen virtud de qué diferencia esencial es este el inicio
de la vida? No necesita haber diferencia en absoluto entre Adam y Badam, un

13 Véase también la astuta observacién de Peter Hallward de que Meillassoux tiende a
tratar “los dmbitos légicos y materiales como si efectivamente fuesen intercambiables”.
Peter Hallward, “Anything is Possible”, en 7he Speculative Turn: Continental Material-
ism and Realism, Australia, re.press, 2011.

DEVENIRES 53 (2026) 221



Martin Higglund

duplicado dtomo-por-dtomo de Addn, a quien simplemente le sucedié no haber
fundado nada de importancia. (Dennett, 1995, p. 201)

El inicio de la vida estd descrito aqui como un evento contingente,
pero nétese que la contingencia no depende de un evento puntual de
irrupcién, sino en lo que pasa sucesivamente. No hay poder virtual que
pueda determinar que un evento sea el origen de la vida. Por el contrario,
cudl evento habra de ser el origen de la vida es un efecto de la sucesién del
tiempo que nunca puede ser reducido a un instante. Consecuentemente,
no hay necesidad del gancho aéreo de la interrupcién ex nibilo de Meillas-
soux para explicar el surgimiento de la vida. El surgimiento de la vida es
ciertamente un evento contingente, pero esta contingencia no puede ser
equiparada a un poder para hacer que cualquier cosa suceda en cualquier
momento. Més bien, el surgimiento depende tanto de las condiciones
materiales precedentes que restringen lo que es posible como de los acon-
tecimientos sucesivos que determinan si habrd de surgir algo en absoluto.

De este modo, quiero argumentar que la nocién de tiempo como
sobrevivencia —mds que como poder virtual— es consistente con las intui-
ciones del darwinismo. La légica de la sobrevivencia que desarrollo en
Radical Atheism nos permite perseguir las consecuencias de la archimate-
rialidad del tiempo, asi como la coimplicacién general de la persistencia
y la destruccién. Si algo sobrevive nunca estd presente en si mismo, estd
marcado ya por la destruccién de un pasado que ya no es, mientras per-
siste para un futuro que no es todavia. En su forma mds elemental, este
movimiento de sobrevivencia no depende del surgimiento de la vida.
Por ejemplo, el isétopo que tiene un indice de descomposicién radioac-
tiva a través de billones de afos estd sobreviviendo —ya que permanece y
se desintegra en el tiempo—, pero no estd vivo.

Consecuentemente, se puede hacer explicita una continuidad entre
lo no-viviente y lo viviente en términos de la estructura de la huella.
Esta tltima estd implicita no solo en nuestra comprensién de la tempo-
ralidad de procesos vivos, sino también en nuestra comprensién de la
desintegracién de la materia inanimada. Por un lado, la desintegraciéon
de la materia responde al espacio volviéndose tiempo. La simultaneidad

222 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

del espacio en si misma nunca podria permitir las etapas sucesivas de un
proceso de desintegracién. Para que haya una desintegracién sucesiva,
la negatividad del tiempo debe ser intrinseca a la existencia positiva de la
materia espacial. Por otro lado, la desintegracién de la materia responde
al tiempo volviéndose espacio. La sucesién del tiempo no podria siquiera
tener lugar sin soporte material, ya que no es nada en si mismo y debe
ser espacializado para poder ser negativo —esto es, para negar cualquier
cosa— en absoluto. La nocién de archimaterialidad por consiguiente nos
permite dar cuenta de la sintesis minima del tiempo —a saber, el registro
minimo del paso del tiempo— sin presuponer el advenimiento o existen-
cia de la vida. La desintegracién de la materia registra el paso del tiempo
sin ningan principio que anime, consciencia, o alma.

En consecuencia, hay una asimetria entre lo animado y lo inanimado en
la archimaterialidad de la huella. Tan pronto como hay vida hay muerte,
asi que no puede haber lo animado sin lo inanimado, pero el argumento
inverso no se sostiene. Si hubiese lo animado tan pronto como hay materia
inanimada, estarfamos abogando por una concepcién vitalista del universo,
donde la vida es la fuerza potencial o el objetivo teleoldgico de la existencia.
La concepcién de la vida que se sigue de la archimaterialidad de la huella
estd tan lejos como se puede de tal vitalismo ya que cuenta con la absoluta
contingencia y destructibilidad de la vida. Como lo formula Henry Staten
en un ensayo reciente: “la sélida visién naturalista, de la cual Derrida no se
aparta, sostiene que la materia organizada de manera correcta da lugar a la
vida, pero niega que la vida esté de alguna manera escondida en la materia
y solo espere a manifestarse a si misma... La vida es una posibilidad de la
materialidad, no como un potencial que es “normal” de suscitar para la ma-
terialidad, sino como una posibilidad vastamente improbable, por mucho
la excepcién mds que la regla” (Staten, 2008, pp. 34-35).

:Qué diferencia estd en juego, entonces, en la diferencia entre lo vivo y
lo no-vivo? El isétopo radioactivo estd de hecho sobreviviendo, ya que se
descompone a través de billones de afios, pero es indiferente a su propia
supervivencia, ya que no estd vivo. Un ser vivo, por otro lado, no puede ser
indiferente a su propia supervivencia. Sobrevivir es una condicién incon-
dicional para todo lo que es temporal, pero solo para un ser vivo el cuidado

DEVENIRES 53 (2026) 223



Martin Higglund

por la supervivencia es incondicional, ya que solo un ser vivo cuida por
mantenerse a si mismo a través de un intervalo de tiempo. El cuidado
en cuestién no tiene nada que ver con una fuerza vital que estaria exenta
de las condiciones materiales. Mds bien, el cuidado por sobrevivir estd
implicito en la definicién cientifica de vida, como una forma de organiza-
cién que, por la necesidad, estd a la vez abierta y cerrada. Por un lado, la
supervivencia de la vida requiere un sistema abierto, ya que la vida de una
entidad dada debe ser capaz de absorber nuevo material y reabastecerse a si
misma para compensar la descomposicién de sus propias estructuras ma-
cromoleculares. Por otro lado, la supervivencia de la vida requiere un cier-
to cierre del sistema, ya que una entidad dada debe trazar un limite entre si
misma y otras a fin de sustentar su propia vida. Se sigue que el cuidado por
sobrevivir es indisociable de la organizacién de la vida. Ni la apertura para
reabastecer ni el cierre de un limite tendrian una funcién sin el cuidado
para prevenir que una vida dada o linea reproductiva fuesen terminadas.

La distincién entre materia y vida que propongo, sin embargo, no estd
pensada para resolver la cuestién empirica de dénde trazar la linea entre
lo vivo y lo no-vivo. Mds bien estd concebida para aclarar una distincién
conceptual entre materia y vida, que se refiera a lo que estd en juego filos6fi-
camente en tal distincién. Esta distincién conceptual nos permite tener en
cuenta la explicacién darwinista de c6mo lo vivo evolucioné de lo no-vivo,
mientras reivindica una caracteristica distintiva que no hace ninguna con-
cesion al vitalismo. El cuidado por la supervivencia que, en mi opinién,
es coextensivo a la vida, no tiene ningtin poder para finalmente trascender
las restricciones materiales, sino que es en si mismo un hecho contingente
y destructible. Sin el cuidado todo seria cuestién de indiferencia y esa es
una posibilidad —no hay nada que necesite de la existencia de seres vivos
que se cuidan—. El hecho de que cada objeto de cuidado —tanto como el
cuidado mismo— sea destructible no lo hace insignificante, sino que es,
al contrario, lo que lo hace significativo en primera instancia. Es debido a
que las cosas son destructibles, porque no siempre han sido y no siempre
serdn, que cualquiera o cualquier cosa cuida de ellas. Lejos de privarnos de
la fuente de vitalidad, es precisamente la destructibilidad radical de la vida
lo que la convierte en una cuestién de cuidado.

224 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

En Meillassoux, el problema del cuidado surge con mayor claridad en
su divinologfa, en la cual transita de una exposicién especulativa de las
condiciones del ser en general a un compromiso con cuestiones de muerte
y resurreccién, las cuales por definicién solo importan a un ser que tenga
cuidado por su propia supervivencia. Al examinar esta transicién, buscaré
insistir en lo que estd en juego con mi argumento y sus consecuencias para
un pensamiento materialista. De hecho, veremos cémo la divinologia de
Meillassoux nos permite evaluar, tanto las consecuencias ontoldgicas de su
intento de separar la necesidad de la contingencia de la necesidad de des-
truccién, como las consecuencias teoldgicas de su nocién de deseo.

El punto de partida para la divinologia de Meillassoux es lo que él
llama e/ dilema espectral, que surge en respuesta a las “muertes terribles”
que no se pueden aceptar. Las victimas de estas muertes retornan como
“espectros” que atormentan a los vivos e imposibilitan el logro de un “duelo
esencial” que nos permitirfa asumir aquello que ha sucedido. Para Mei-
llassoux, el principal obstdculo para alcanzar el duelo esencial es la forzosa
alternativa entre una posicién religiosa que afirma la existencia de Dios y
una posicién atea que niega la existencia de Dios. De acuerdo con Mei-
llassoux, ambas posiciones son “caminos a la desesperacién, cuando se les
confronta con espectros” (Meillassoux, 2008, p. 263).

Meillassoux concluye al representar un didlogo entre las dos posicio-
nes, relatando lo que él considera las respuestas mds firmes ante el duelo
por parte del apologeta religioso y del ateo respectivamente. Para el apo-
logeta religioso, “la idea de que toda justicia es imposible para la masa
de los innumerables espectros del pasado me corroe hasta la médula, de
modo que no puedo lidiar més con los vivos... debo tener la esperanza
de algo para los muertos también, de otro modo la vida seria vana. Este
algo es otra vida, otra oportunidad de vivir; de vivir algo distinto que
esa muerte que fue suya” (Meillassoux, 2008, p. 264). El ateo a su vez
responde que esta promesa de justicia es de hecho una amenaza de la
peor injusticia, ya que “seria llevada a cabo bajo el auspicio de un Dios
que habria permitido que los peores actos fuesen cometidos... quien ha
dejado que los hombres, mujeres y nifios, mueran en las peores circuns-
tancias, cuando pudo haberlos salvado sin ningtin tipo de dificultad...

DEVENIRES 53 (2026) 225



Martin Higglund

prefiero para ellos, como para mi mismo, la nada, que los dejard en pazy
conservard su dignidad, en vez de ponerlos a la merced de la omnipoten-
cia de su Demiurgo implacable” (Meillassoux, 2008, pp. 264-265). Este
es, de acuerdo con Meillassoux, el dilema espectral: “o bien desesperar
por otra vida para los muertos, o desesperar por un Dios que ha dejado
que tales muertes sucedan” (Meillassoux, 2008, p. 265).

Mientras que Meillassoux no suscribe ninguna de estas posiciones,
mantiene una premisa esencial por cada una de ellas. Por un lado, Meillas-
soux mantiene la premisa religiosa de que la esperanza de justicia requiere
la esperanza de una vida después de la muerte. Por otro lado, Meillassoux
mantiene la premisa atea de que la existencia de Dios es un obsticulo para
la existencia de la justicia, ya que la existencia de Dios significaria que ha
permitido muertes terribles. La clave para resolver el dilema espectral en-
tonces es, para Meillassoux, encontrar una tercera opcién que combine “/z
posible resurreccion de los muertos —la condicién religiosa de la solucién— y
la inexistencia de Dios —la condicién atea de la resolucién—" (Meillassoux,
2008, p. 268). Esta tercera opcién depende de lo que Meillassoux llama
la inexistencia divina, la cual tiene dos significados. Por un lado, inexisten-
cia divina significa que no hay Dios, Principio metafisico o Creador del
mundo. Por otro lado, inexistencia divina significa que “lo que todavia
permanece en estado virtual en la realidad actual alberga lz posibilidad de
un Dios todavia por venir, inocente de los desastres del mundo, y en quien
podriamos anticipar el poder de conceder a los espectros algo mds que su
muerte” (Meillassoux, 2008, p. 268, énfasis agregado). Por consiguiente, es
posible esperar a un Dios que todavia no existe —y por lo tanto es inocente
de las atrocidades de la historia— pero que puede llegar a existir en el futuro
y resucitar a los muertos.

Al proponer esta solucién al dilema espectral, Meillassoux apela a su
argumento de que las leyes de la naturaleza pueden cambiar en cualquier
momento sin razén alguna. No voy a examinar aqui los detalles de su ar-
gumento, el cual incluye un extenso tratamiento del problema de Hume
de la necesidad causal.'* M4s bien, mi punto es que, incluso si aceptamos

14 Véase, en particular, el capitulo 3 de Affer Finitude de Meillassoux, y su ensayo “Po-
tentiality and Virtuality”.

226 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

el argumento de Meillassoux acerca de la contingencia de las leyes de la
naturaleza, este no respalda su tesis divinolégica. Como hemos visto, este
tltimo sostiene que una transformacién de las leyes de la naturaleza pue-
de permitir que un Dios surja y resucite los muertos. La contingencia de
las leyes de la naturaleza permitirfa entonces la posibilidad de revertir los
efectos destructivos del tiempo. De hecho, no obstante, el propio relato
del tiempo de Meillassoux muestra porqué tal redencién del pasado, en
principio, no es ni siquiera posible. Tal como lo enfatiza en Affer Finitude,
la contingencia de las leyes de la naturaleza depende de “la idea de un
tiempo que seria capaz de crear o abolir todo”:

Este es un tiempo que no puede concebirse como haber surgido o ser abolido excepto
en el tiempo, lo cual es decir, en si mismo. Sin duda, este es un argumento banal a
primera vista: “es imposible pensar la desaparicién del tiempo a menos que esta desa-
paricién ocurra en el tiempo; consecuentemente este tltimo debe ser concebido como
eterno’. Pero lo que la gente falla en notar es que este argumento banal solo puede
funcionar al presuponer un tiempo que no es banal —no solo un tiempo cuya capaci-
dad para destruir todo es una funcién de las leyes, sino un tiempo que es capaz de la
destruccion sin ley de cada ley fisica—. Es perfectamente posible concebir que un tiempo
determinado por el gobierno de las leyes fisicas desparezca en algo mds que si mismo
—desapareceria en otro tiempo gobernado por leyes alternativas—. Pero solo el tiempo
que alberga la capacidad de destruir cada realidad determinada, mientras no obedece
ninguna ley determinada —el tiempo capaz de destruir, sin razén o ley, tanto mundos
como cosas— puede ser pensado como un absoluto. (Meillassoux, 2009, pp. 61-62)

Se sigue de este argumento —incluso aunque Meillassoux no lo reco-
nozca— que la sucesién del tiempo no serfa abolida incluso si un conjun-
to de leyes naturales fuese abolido, ya que el primero es la condicién de
posibilidad para cualquier cambio o desaparicién de leyes naturales. La
contingencia —sin importar cudn absoluta pueda ser— no puede redimir
los efectos destructivos del tiempo. Dado que la contingencia presupone
sucesién, y que la sucesién depende del paso destructivo de un momento
a otro, solo habrd contingencia al precio de la destruccién. La destruc-
cién en cuestidn es irreversible —y por lo tanto irredimible— ya que lo que
distingue la sucesién temporal del cambio espacial es precisamente que el
primero es irreversible.

DEVENIRES 53 (2026) 227



Martin Higglund

Mi argumento radicalmente ateo, sin embargo, no estd limitado a
una refutacién 16gica de la posibilidad de redimir el ser temporal; estd
dirigida también al supuesto de que tal redencién es deseable. Podemos
de este modo abordar la motivacién para la divinologia de Meillassoux,
y leerla contra si misma desde su interior.

Recuérdese que el dilema espectral es esencialmente un problema de
duelo, ya que surge cuando uno es incapaz de aceptar una muerte terrible.
Ahora, si no nos importase que un ser mortal siguiera viviendo, no ten-
driamos problemas en dejarlo ir y aceptar la muerte. El dilema espectral
que Meillassoux coloca en la lucha por la justicia presupone asi el cuidado
por sobrevivir. Si a uno no le importase cuidar por la supervivencia de
alguien o algo, no habria nada que nos impulsara a luchar por la memoria
del pasado o por un mejor futuro. De hecho, sin el cuidado por sobrevivir
nunca serfamos perseguidos por el destino de los muertos, ya que no nos
importarfa nada de lo que ha pasado o nada de lo que pueda pasar.

La preocupacién constitutiva por sobrevivir nos permite entender,
contra si mismo, el asi llamado deseo de inmortalidad. El deseo de seguir
viviendo después de la muerte no es un deseo de inmortalidad, ya que
seguir viviendo es sobrevivir como ser temporal. El deseo de sobrevivir
no puede aspirar a trascender el tiempo, ya que la temporalidad es in-
trinseca al estado del ser que se desea. Hay entonces una contradiccién
interna en el deseo pretendido de inmortalidad. Si no nos importara la
vida mortal, no temeriamos la muerte y no desearfamos seguir viviendo.
Pero, por la misma razdn, el prospecto de inmortalidad no puede ni
siquiera hipotéticamente apaciguar el miedo a la muerte o satisfacer el
deseo de seguir viviendo. Mds que redimir la muerte, el estado de inmor-
talidad ocasionaria muerte, ya que pondria fin a la vida mortal.

La diferencia entre sobrevivir e inmortalidad es directamente relevan-
te para la solucién propuesta por Meillassoux para el dilema espectral,
de acuerdo con el cual un dios puede surgir y resucitar las victimas de
muertes terribles. Meillassoux no aclara si la resurreccién de los muer-
tos implicarfa inmortalidad en el sentido estricto o si permitiria a los
muertos simplemente seguir viviendo como mortales. Pero incluso si
concedemos la tltima alternativa, podemos ver que no ofrece solucién

228 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

al dilema espectral del duelo por las muertes terribles. Si los muertos son
resucitados como estaban al momento de la muerte, regresardn como
victimas de trauma severo y todavia enfrentardn el problema de cémo ha-
cer duelo de lo que les pas6. Alternativamente, si la idea es resucitar los
muertos sin la memoria de su muerte terrible, el problema del duelo no
estd todavia resuelto sino solo cancelado. Los resucitados no tendrian
que hacer duelo de esz muerte particular, pero al seguir viviendo po-
drian estar sometidos a otra muerte terrible, en cuyo caso un nuevo dios
inexistente tendria que surgir y borrar la memoria de lo que pasé.

Estas especulaciones pueden parecer absurdas, pero revelan que la
solucién de Meillassoux al dilema espectral requeriria el advenimien-
to de la inmortalidad. Si el mundo contintia siendo poblado por seres
mortales después del surgimiento del dios inexistente, entonces nada
puede prevenir que muertes terribles ocurran de nuevo y el nuevo dios
serd pronto culpable de haber permitido que sucedieran. La tnica ma-
nera de evitar este problema seria instalar un estado de inmortalidad que
no permitiria que ninguna muerte terrible ocurra. Como hemos visto,
sin embargo, el estado de inmortalidad no puede responder a la super-
vivencia que se cuida y que motiva la lucha contra la injusticia de las
muertes terribles. Por el contrario, el estado de inmortalidad eliminaria
la “capacidad-de-no-ser” y la “dimensién de alteridad” que de acuerdo
con Meillassoux mismo es necesaria para la existencia de cualquier ser
dado (véase Meillassoux, 2009, pp. 58,70). Se sigue que el estado de in-
mortalidad no puede satisfacer la esperanza que estd a la raiz del dilema
espectral, concretamente, la esperanza de que a seres mortales singulares
se les dard otra oportunidad para vivir. Lejos de proveer otra oportuni-
dad para vivir, el estado de inmortalidad terminaria la vida.

Siguiendo esta légica del ateismo radical, podemos socavar el con-
cepto de deseo que anima la articulacién del dilema espectral de Mei-
llassoux. De acuerdo con Meillassoux, “el ateo es ateo debido a que la
religién promete un Dios temible; el creyente ancla su fe en el rechazo
a una vida devastada por la desesperanza de muertes terribles” (Meillas-
soux, 2008, p. 265). Las dos posiciones estarfan entonces dictadas por la
desesperacion frente a la ausencia de justicia divina e inmortalidad. Pero

DEVENIRES 53 (2026) 229



Martin Higglund

de hecho podemos ver que ambos, el ateo y el creyente, provienen de
un deseo radicalmente ateo por sobrevivir, ya que su desesperacién no
se deriva de la ausencia de Dios o inmortalidad sino de su preocupacién
por el destino de seres mortales. Sin tal preocupacién no habria, en pri-
mer lugar, lucha por la justicia. La mortalidad de la vida no solamente
es una necesidad inevitable sino también la razén por la cual cuidamos
de la vida de alguien y buscamos combatir la injusticia de las muertes
terribles. A la inversa, el estado de inmortalidad no puede satisfacer la
esperanza de “otra vida” para los seres mortales que han dejado de existir.
En vez de permitir que los seres mortales sigan viviendo, el estado de
inmortalidad eliminarifa la posibilidad de la vida.

Tanto la posibilidad de otra vida como la desesperacién por las muertes
terribles estdn asi dictadas por un deseo de supervivencia mortal, el cual
implica que el problema del duelo no puede ni siquiera ser resuelto en
principio. El error de Meillassoux es tratar la muerte y la espectralidad
como algo que puede ser removido sin remover la vida misma. En contras-
te, el argumento radicalmente ateo es que la espectralidad es una caracte-
ristica indispensable de la vida en general. Cuando vivo de un momento a
otro, me estoy convirtiendo ya en un espectro para mi mismo, perseguido
por quien fui y por quien seré. Por supuesto, la pérdida que es inherente
en esta experiencia de supervivencia se hace mucho mds palpable en el
duelo concreto de la muerte de alguien, pero opera en un nivel minimo en
todo lo que experimento, ya que es inextricable del ser mortal que soy. Si
sobreviviese totalmente intacto, no estarfa sobreviviendo; estarfa descan-
sando en la presencia absoluta. Asi, al vivir como ser mortal hay siempre
una experiencia de pérdida irrevocable, ya que el movimiento de super-
vivencia necesariamente conlleva la erradicacién de lo que 70 sobrevive.

La pérdida en cuestion no es necesariamente trigica. Dependiendo del
contenido y del contexto, uno puede querer acoger o resistir, abrazar o la-
mentar, la pérdida del pasado. El punto, como sea, es que siempre se tiene
que contar con ella. Lo que sea que uno haga, siempre se estd perseguido
por un pasado que es reprimido o conmemorado, y de hecho frecuente-
mente reprimido por el hecho precisamente de ser conmemorado o vice-
versa. Por eso siempre hay un proceso de duelo en marcha, como sostiene

230 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

Derrida en Spectres of Marx, y por eso uno debe siempre responder al pa-
sado “enterrando” a los muertos, ya sea en el sentido de olvidar o recordar.

Aqui la comparacién con Derrida es instructiva, ya que también ¢él
trata la interconexién entre la espectralidad y el duelo, pero de una ma-
nera radicalmente diferente que Meillassoux. Para Derrida la espectra-
lidad del duelo no es una afliccién que tenga que ser redimida por in-
tervencién divina, sino por un doble vinculo constitutivo. Por un lado,
lamentarse es un acto de fidelidad, ya que se deriva del apego hacia otro
mortal y del deseo de aferrarse a ese otro mortal. Por otro lado, lamen-
tarse es un acto de infidelidad, ya que uno solo puede hacer duelo si ha
decidido seguir viviendo sin el otro y asi dejarlo o dejarla detrds. Esta
traicién es ciertamente inevitable —la tnica alternativa para sobrevivir al
otro es matarse y matar asi también la memoria del otro—, sin embargo,
la violencia de continuar viviendo es, aun asi, real. Para seguir viviendo
no puedo ser absolutamente fiel al otro, ya que tengo que movilizar mi
capacidad de prescindir del otro y en el proceso “matar” mi apego previo
en un grado mayor o menor. De este modo, la supervivencia de la vida
engendra fantasmas, ya que tiene que demarcarse a si misma de un pasa-
do que no puede ser asimilado y un futuro que no puede ser anticipado.

Para Meillassoux, sin embargo, la espectralidad de hacer duelo no
es una caracteristica estructural de la vida y puede potencialmente ser
superada por un evento milagroso de redencién. Este es un movimiento
profundamente despolitizador, ya que quita la atencién de las maneras
en las cuales el problema de hacer duelo es mediado histéricamente, en
favor de una “resolucién” general del problema por intervencién divina.
La nocién deconstructiva de una espectralidad irreductible es, por el
contrario, una nocién que politiza la cuestién del duelo hasta el fondo.
Tal politizacién no consiste en derivar una prescripcién para el duelo
desde el andlisis deconstructor. Si fuese posible derivar una prescripcién
del andlisis deconstructor, la problemdtica del duelo seria de nuevo des-
potilizada, ya que habria un criterio para abordarlo que estaria exento
de contestacién y lucha politica. EI movimiento hiperpolitico de la de-
construccidn es, por el contrario, explicar la necesidad irreducible de la
politica como una praxis histérica y material. Precisamente porque el

DEVENIRES 53 (2026) 231



Martin Higglund

trabajo del duelo no puede operar sin exclusién, y no puede justificar
estas exclusiones a priori, serd siempre necesario evaluar sus efectos a un
nivel histdrico y material.

En este sentido, el andlisis “hauntolégico” de Derrida no busca resolver
el problema del duelo, sino considerar por qué el trabajo de duelo tendrd
siempre que contar con discriminacién. Como Derrida sostiene en Spec-
tres of Marx, cualquier acto de duelo, cualquier velar sobre los muertos que
busque recordar lo que ha sido excluido, “excluird fatalmente a su vez”:

Incluso aniquilard, al velar (sobre) sus ancestros en vez de (sobre) ciertos otros.
En este momento en vez de en algiin otro momento. Por olvido (culpable o no,
importa poco aqui), por exclusién u homicidio, este velar engendrard en si mismo
nuevos fantasmas. Lo hard ya al escoger de entre los fantasmas, el suyo propio den-
tro de lo suyo propio, matando as{ a los muertos: ley de la finitud, ley de la decisién
y responsabilidad por existencias finitas, los Ginicos mortales vivientes para quienes
una decisidn, una eleccién, una responsabilidad, tiene significado y significado que

tendrd que pasar a través del calvario de lo indecidible.” (Derrida, 1994, p. 87)

Lo que Derrida llama aqui la “ley de la finitud” no es algo que uno pue-
da aceptar o rehusar, ya que precede cada decisién y excede todo dominio.
No puede haber ningin tomar responsabilidades y ningtin tomar deci-
siones sin la finitud temporal de sobrevivir, la cual siempre conlleva una
discriminacién violenta. La experiencia de sobrevivir —representada aqui
como el entierro de los muertos— es por lo tanto lo que suscita la preocu-
pacién por la justicia en primera instancia. Si la vida estuviese plenamente
presente en si misma, si no fuese perseguida por lo que ha sido perdido en
el pasado y lo que puede ser perdido en el futuro, no habria nada que pu-
diese causar la preocupacién por la justicia. De hecho, la justicia solo pue-
de ser producida por “mortales-vivientes” que excluirdn y aniquilardn al
mantener la memoria y vida de otros en especifico al precio de otros otros.

Para Meillassoux, en cambio, el estado deseado del ser es una comu-
nidad que prevaleceria por encima de la violencia. Siguiendo una légica
piadosa, termina su ensayo sobre el dilema espectral con la esperanza de
un dios que serfa “deseable, querible, merecedor de imitacién” y que nos

15 Hay traduccién al espanol: Espectros de Marx: el estado de la deuda, el trabajo del
duelo y la nueva internacional, Madrid, Trotta, 2012. N. T

232 DEVENIRES 53 (2026)



Materialismo radicalmente ateo: una critica a Meillassoux

harfa participar en “una comunidad tranquila de vivos, muertos y renaci-
dos” (Meillassoux, 2008, p. 275). El argumento radicalmente ateo no es
simplemente que tal estado de paz del ser es imposible de realizar, como
si fuese un deseable, aunque inalcanzable fin. En su lugar, la légica del
ateismo radical desafia la idea misma de que sea deseable superar violencia
y espectralidad. Una vida completamente reconciliada —una que no seria
perseguida por ningtin fantasma— no serfa nada sino muerte plena, ya que
eliminarfa cualquier trazo de supervivencia. Al seguir este argumento, el
ateismo radical no busca repudiar sino re-describir la esperanza que anima
la lucha contra la injusticia de las muertes terribles. La lucha por la justicia
y la esperanza de otra vida nunca han sido motivadas por un deseo de
trascender la finitud temporal sino por un deseo de supervivencia mortal.

Esquemadticamente, entonces, puede decirse que el materialismo ra-
dicalmente ateo tiene dos consecuencias mayores. Primero, establece la
archimaterialidad del tiempo, en distincién de todo intento idealista o
especulativo por privilegiar la temporalidad sobre la espacialidad. La nega-
tividad constitutiva del tiempo requiere inmediatamente un soporte espa-
cial y material que retenga el pasado para el futuro. Las posibilidades vir-
tuales de la temporalidad estdn por lo tanto siempre ya restringidas por la
constitucién misma del tiempo, ya que el soporte material necesariamente
pone condiciones sobre lo que es posible. Contrario a lo que Meillassoux
sostiene, la contingencia del tiempo no puede ser una virtualidad pura
que tenga el poder de hacer que cualquier cosa suceda. La espacialidad
del soporte material es la condicién para que haya temporalidad —y por
lo tanto la posibilidad de eventos impredecibles a través de la negacién
del presente— pero también cierra ciertas posibilidades en favor de otras.
Segundo, la necesidad de discriminacién y soporte material permite una
l6gica hiperpolitica. Dado que la contingencia del tiempo no puede ser
una virtualidad pura, sino que es en si misma dependiente del soporte ma-
terial, no puede haber linea de fuga de las exigencias del mundo concreto y
sus demandas particulares. Ademds, el concepto de deseo que estructura al
ateismo radical es de hecho indispensable para un andlisis materialista de
la lucha social. Si se argumenta que las luchas sociales no estdn, de hecho,
preocupadas con el final religioso que profesan sino més bien con la injus-

DEVENIRES 53 (2026) 233



Martin Higglund

ticia material —esto es, si politizamos las luchas sociales—, se presupone el
concepto de deseo radicalmente ateo, de acuerdo con el cual los esfuerzos
por la justicia no estdn preocupados con trascender el mundo sino mds
bien con sobrevivir. En vez de desechar a priori, como ilusorias, las luchas
que son libradas en nombre de ideales religiosos, la logica del ateismo
radical nos permite ver que estas luchas, también, son una cuestién de
supervivencia y, por lo tanto, esencialmente materiales en sus fines.

Si una lucha por sobrevivir en especifico debe ser apoyada o resistida
es una pregunta distinta, y una que solamente puede ser resuelta a través
de un compromiso real con el mundo més que a través de un andlisis de
su condicién hauntolégica. De este modo todo estd por hacerse, y lo que
se debe hacer no puede resolverse sobre la base del ateismo radical. M4s
bien, la légica del ateismo radical busca articular el por gué queda todo
por hacer, refutando la insostenible esperanza de redencién y recorddn-
donos la base material del tiempo, del deseo y la politica.

Referencias

DennNerT, D. (1995). Darwins Dangerous Idea: Evolution and the Meaning of Life.
New York: Simon and Schustser.

DERRID4, ]. (1984). Ousia and Grammé. In J. Derrida, Margins of Philosophy. Chica-
go: University of Chicago Press.

DERRIDA, ]. (1994). Spectres of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning, and
the New International. (P. Kamuf, Trans.) London: Routledge.

Hicerunp, M. (2008). Radical Atheism. Derrida and the Time of Life. California:
Meridian Crossing Aesthetics.

Hobaes, A. E (2009). Martin Higglund’s Specutlative Materialism. The New Centen-
nial Review, 9(1), 87-106.

MeiLrassoux, Q. (2008). Spectral Dilemma. Collapse, 4, 261-276.

MEiLLassoux, Q. (2009). After Finitude. London: Bloomsbury publishing.

MEeiLLassoux, Q. (2010, March). Potentiality and Virtuality. In N. S. Levi Brayant,
& R. Mackay (Ed.), The Speculative Turn: Continental Materialism and Realism
(Vol. 2, pp. 224-236). Melbourne: re.press.

MeiLrassoux, Q. (n.d.). Savoir ENS. Retrieved from Savoir ENS: http://www.diffu-
sion.ens.fr/ndex.php?res=conf &idconf=701

Staten, H. (2008). Derrida, Dennet, and the Ethico-Political Project of Naturalism.
Derrida Today(1), 34-35.

l

234 DEVENIRES 53 (2026)


http://www.diffusion.ens.fr/ndex.php?res=conf &idconf=701
http://www.diffusion.ens.fr/ndex.php?res=conf &idconf=701

