
MIGUEL ÁNGEL URREGO ARDILA

RAUL VILLASEÑOR TALAVERA 
Y HUGO RODRÍGUEZ URIBE

Dossier
Filósofas de la Modernidad temprana

DOMINIQUE RABY

GABRIELA DOMECQ

JULIA MUÑOZ VELASCO

AÍDA ATENEA BULLEN AGUIAR

Traducción

MARTIN HÄGGLUND

Entrevista

ÍÑIGO SÁNCHEZ, RUBÉN SÁNCHEZ 
Y CHRISTIAN DUECKER

Artículos

53 Año XXVII
Enero-Junio 2026
ISSN-e 2395-9274

Reformas o revolución. Las incertidumbres 
del comunismo y las izquierdas en México...

Discurso y emancipación de la consciencia: 
contribuciones desde la pedagogía crítica

Xochiquétzal múltiple. Amor y sanación en la filosofía 
(palabra-acción-mundo) femenina prehispánica

Estrategias retóricas y usos de la Biblia en el Traité 
de la morale et de la politique de Gabrielle Suchon

Los mundos fantásticos de Margaret Cavendish

La pintura y la ciencia de María Sibylla Merian...

Materialismo radicalmente ateo: 
una crítica a Meillassoux

Nihilismo y sentido. Entrevista a Costantino Esposito



Publicado bajo licencia internacional de Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0)

DISCURSO Y EMANCIPACIÓN DE LA CONSCIENCIA: 
CONTRIBUCIONES DESDE LA PEDAGOGÍA CRÍTICA

Raul Villaseñor Talavera
Claustro Mexicano de Ciencias Sociales
rvillasenort@gmail.com
Hugo Rodríguez Uribe
Claustro Mexicano de Ciencias Sociales 
karliz2@hotmail.com

Resumen: El presente artículo deriva de considerar las limitantes de teorías previas de 
autores como Dewey, Freire y Dussel, por la difícil circunstancia de inmiscuir presu-
puestos teóricos en un contexto de escolarización. Y a la inversa, por las dificultades 
que ofrece el mismo contexto para asumir ideas que distan de vincularse con una jerga 
de saberes que son propios del horizonte comprensivo, en el que se desenvuelve esa 
otredad. De ahí que se opte por una metodología que despunta con avances graduales 
no radicales, mediando el diálogo consciente y crítico, en lo que ha de considerarse 
un continuum de orientación de sentido que, si por un lado no produce transfor-
maciones de gran envergadura, siquiera para reformar o subsanar estructuras, avanza 
en dirección del horizonte pedagógico apetecido, dejando a su paso la formación y 
ensanchamiento de una consciencia crítica. Por ello, el trabajo tiene por finalidad el 
abordaje de un discurso que apunta a la emancipación de la consciencia, en actores 
de la educación orientados por principios de la pedagogía crítica, sin dejar de lado la 
reflexión y vínculos políticos que se reportan en el posestructuralismo educativo.

Palabras clave: humanismo, otredad, estructuralismo, posestructuralismo.

Recibido: marzo 14, 2025. Revisado: septiembre 8, 2025. Aceptado: diciembre 1, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1005
DEVENIRES. Año XXVII, Núm. 53 (enero-junio 2026): 49-83

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
file:///C:/Users/Cristina%2520Barrag%25c3%25a1n/Desktop/Devenires%252053/Revisados%2520DEV%252053%5Ch
mailto:Karliz2@hotmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1005


Published under a Creative Commons International License (CC BY-NC-ND 4.0)

DISCOURSE AND EMANCIPATION OF CONSCIOUSNESS: 
CONTRIBUTIONS FROM CRITICAL PEDAGOGY

Raul Villaseñor Talavera
Claustro Mexicano de Ciencias Sociales
rvillasenort@gmail.com
Hugo Rodríguez Uribe
Claustro Mexicano de Ciencias Sociales
karliz2@hotmail.com

Abstract: This article arises from considering the limitations of previous theories by 
Dewey, Freire and Dussel regarding the difficulties encountered in trying to avoid 
injecting theoretical presuppositions into a schooling context, as well as, conversely, 
the difficulties that the same context presents in onboarding ideas not expressed in a 
jargon characteristic of the semantic horizon in which this otherness unfolds. Hence, 
a methodology is chosen that emerges with gradual, not radical advances, mediated 
by conscious and critical dialogue. This is what must be considered a continuum of 
orientation of meaning that does not produce large-scale transformations, even to 
reform or correct structures, but does advance in the direction of the targeted ped-
agogical horizon, leaving in its wake the formation and expansion of a critical con-
sciousness. Hence, the objective of this work is to address a discourse that aims at the 
emancipation of consciousness, in educational actors guided by principles of critical 
pedagogy, without neglecting the reflection and political links reported in educational 
post-structuralism.

Keywords: humanism, otherness, structuralism, post-structuralism.

Received: March 14, 2025. Reviewed: September 8, 2025. Accepted: December 1, 2025.

ISSN-e: 2395-9274. DOI: https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1005
DEVENIRES. Year XXVII, No. 53 (January-June 2026): 49-83

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
file:///C:/Users/Cristina%2520Barrag%25c3%25a1n/Desktop/Devenires%252053/Revisados%2520DEV%252053%5Ch
mailto:Karliz2@hotmail.com
https://doi.org/10.35830/devenires.v27i53.1005


DEVENIRES 53 (2026) 51

El modelo tradicional de enseñanza:  
óbice de la didáctica crítica

Pensar en el proceso educativo conduce a reconocer múltiples formas 
de enseñanza-aprendizaje, desde la transmisión de una creencia o conoci-
miento hasta inducir cambios o crear las posibilidades para la generación 
de ellos por medios que pueden parecer simples, como una conversación 
ilustrativa entre personas, o bien en el uso de modernas tecnologías de 
transferencia y retroalimentación de conocimientos mediando sistemas 
tecnificados que masifican la difusión de saberes, haciéndolos asequibles 
a muchos sectores sociales. En esa diversidad de procesos ocurren inte-
racciones de diversa naturaleza que refieren intercambio de ideas, cono-
cimientos, sentimientos y hechos experienciales entre los actores involu-
crados en el aprendizaje.

Las interacciones comunicativas se suceden entre estudiantes, entre 
ellos y los docentes, al nivel de estos últimos, al interior del contexto 
familiar, entre los miembros de una familia y la escuela, entre progra-
mas académicos y el contexto cultural, social y político, por intercambio 
natural de significados, por hermenéutica y por problematización de los 
contenidos que se desprenden de relaciones interpersonales, tecnológi-
cas y productivas. Todas son cualidades que remiten al tipo o modelo de 
educación y a la naturaleza de los implicados.

A primera luz pareciera que la interacción más relevante ocurre entre 
el educador y el educando, binomio de profundas raíces pedagógicas, en 
donde el educador actúa como guía y facilitador del aprendizaje y el edu-
cando es tradicionalmente un actor más receptivo.1 El análisis reflexivo 

1 La relación “educador-educando” tiene su origen en la concepción de la educación 
en donde prevalece la interdependencia entre quien enseña (educador) y quien apren-
de (educando), aunque ambos participen activamente. La primera referencia en el 
contexto de la sociología y la pedagogía se atribuye a Pestalozzi (1801), quien sentó las 
bases para enfoques educativos centrados en el estudiante. Además, Durkheim (1999) 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)52

concentra atención en el marco teórico y cómo pueda acercarse, median-
do actos lingüísticos al contexto formativo. El vínculo tiene origen en el 
ensanchamiento de la teoría y su creciente importancia para hacer de la 
experiencia vital un hilo conductor que no se extravía en un materialismo 
fetichista, sino que se asiste y se vindica con la simiente del humanismo. 
Antes de esa conflictiva relación dialéctica entre teoría y experiencia ma-
terial vital, las relaciones de producción primitivas orientadas a la super-
vivencia de los colectivos humanos se soportaban en el aprendizaje ba-
sado en la experiencia e imitación de actividades exitosas para sobrevivir 
en vínculo con la naturaleza. Engels (1884) aborda ese origen formativo 
como acto informal y colectivo, centrado en la transmisión de habilida-
des esenciales para la vida en comunidad y su adaptación al entorno.

Con el desarrollo y evolución del ser social se hizo necesaria la esco-
larización a fin de proporcionar habilidades y conocimientos para que 
los individuos se formen e integren en su contexto cultural. Los pro-
cesos instaurados desde la perspectiva de los Estados nación facilitaron 
la adopción de conocimientos, el refinamiento de habilidades o capa-
cidades, así como de creencias, virtudes, hábitos y otras características 
consideradas deseables, legítimas, identitarias, inobjetables, morales y 
preferentes, desde un punto de vista práctico, pues distribuye con un 
“fondo cultural común” de conocimientos, saberes, valores, reglas para 
la preservación social (Pasillas, 1992) y el mantenimiento del statu quo 
en el espacio nacional en gestación. 

La orientación pedagógica de la educación es responsable de pro-
cesos y consecuencias que se han valorado desde ángulos sociológicos, 
filosóficos, mediáticos o históricos por distintos autores,2 entre otros: 

abordó esta relación en “La educación moral” (1902) en donde refleja la función social 
de la educación, porque el educador tiene la responsabilidad de preparar al educando 
para ser un ciudadano participativo. El binomio nos remonta a diversas corrientes 
y teorías en donde uno y otro componente adquieren relevancia: por ejemplo en el 
constructivismo, el educador crea un ambiente para la exploración y el descubrimien-
to (Gvirtz, 2007); en la educación concientizadora de Freire (1997) ambos se invo-
lucran en un proceso de co-creación del conocimiento, resaltando la importancia del 
respeto y la empatía en la relación educativa.
2 En la Edad Media la educación estuvo marcada por la exclusividad y la dominación 
de las ideas religiosas; en su etapa final se sentaron las bases de transición hacia las 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 53

Durkheim (1922), Freire, (1970), Castells (1996), Toffler (1982, 2009), 
Baeza y Bertrán (2015). Ya desde las postrimerías del siglo XX la educa-
ción tradicional recibió críticas por su alineación a los sistemas de pro-
ducción capitalista, a nacionalismos y esquemas liberales de desarrollo 
social, por ejemplo para Foucault (1984) la alienación mental es una 
consecuencia mítica de la alienación social, produce cambios que reper-
cuten en la conducta reproductiva de las personas. Más de una década 
atrás, Freire (1970) había criticado la educación tradicionalista como 
fuente de la alienación, de ahí su propuesta de educación liberadora a fin 
de fortalecer el ensanchamiento de la consciencia crítica y la transforma-
ción social. Conforme a la idea de Toffler (1982), la educación centrada 
en el modelo industrial (derivada de lo que denominó segunda ola de 
cambio) es inadecuada para las necesidades del siglo XXI, surge como 
una adaptación a los cambios sociales y tecnológicos, enfatizando la im-
portancia de formar individuos capaces de aprender de manera continua 
y crítica. Marcuse (1964) lo expresó en términos de la dependencia so-
cial a la tecnología, a la cultura de medios de comunicación y sus efectos 
como el consumismo masivo.

Desde la perspectiva de la educación tradicional, los procesos formati-
vos instaurados por el poder político y económico tienden a perpetuar la 
participación de las personas como engranajes de los sistemas de dominio, 
sobre todo para su inserción en las estructuras de producción, centro de 

universidades que marcaron cambios significativos en la forma de entender el mundo, 
apareciendo después la Ilustración como movimiento para combatir la ignorancia, 
la superstición y la tiranía a fin de construir un mundo mejor, resurgiendo ideas hu-
manistas, retomadas en el siglo XX. Durkheim (1922) en “Educación y sociología” 
sostuvo que la educación tiene la función de transmitir los valores y normas de una 
sociedad a las nuevas generaciones, contribuyendo a la cohesión social. Paulo Freire 
(1970) en su obra “Pedagogía del oprimido” critica la educación tradicional “banca-
ria” y propone una educación liberadora, en donde el binomio “educador-educando” 
adquiere una nueva dimensión al inducir un aprendizaje compartido. Posteriormente, 
Manuel Castells (1996) en “La era de la información” destaca el papel de la educación 
en la sociedad red, donde el conocimiento y la información se han convertido en los 
principales motores de la economía y el desarrollo, dotando a los procesos educativos 
de nuevas y dinámicas herramientas tecnológicas que además de abrir procedimientos 
y accesos a información y datos, antes inimaginables, también implican un ensancha-
miento de la brecha entre quienes tienen acceso a tales medios tecnológicos y quienes 
se mantienen en alguna forma de marginación.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)54

atención de la crítica educativa desde las ideas de la teoría de la liberación 
por el efecto autoritario en individuos y masas. Es evidente que este tipo 
de formación no responde a las demandas de la sociedad en el siglo XXI y 
es claro que la naturaleza de las interacciones humanas también ha sufri-
do cambios profundos que urgen a una reconsideración explicativa para 
ser consideradas en la gestación de nuevos modelos, métodos y técnicas 
educativas en un mundo que se construye desde condiciones VICA (Úcar, 
2018): volátil, incierto, complejo y ambiguo, en la posmodernidad.3

En ese sentido se perfila la presente reflexión, en donde se analizan las 
posibilidades de interacción específica entre quien guía un proceso forma-
tivo y los participantes vistos como otredad en el marco de la educación 
crítica, abordando un enfoque en donde los conocimientos, experiencia 
y capacidad comunicativa determinan la forma en que es concebido el 
entorno, tanto el contexto social, cultural, como en el ambiente físico y 
las relaciones implicadas, vislumbrando un proceso autogestivo en el cual 
el discurso apunta a la emancipación de la consciencia.

Otredad en la pedagogía crítica:  
explorando las posibilidades de interacción comunicativa

La pedagogía crítica se compromete con la formación de sujetos cons-
cientes de su contexto social, cultural y político, dicho de otra forma, se 
apuntala anteponiendo la circunstancia de lo profundamente humano. 
Media con intercambios dialógicos que colocan problemáticas devenidas 
de asimétricas condiciones estructuralistas vigentes en las políticas de esco-
larización de México, en el centro de la atención de docentes y discentes. 

3 Corresponde al capitalismo tardío, situación presente expresada en globalización, 
masificación de la Internet con ruptura de cualidades de la vida social tradicional e im-
pacto en los negocios, fomentando el emprendimiento por la tecnología y la innova-
ción. La transmodernidad forma parte, como etapa abierta y designación del presente 
actual. En la obra de Dussel (1994) se presenta como un marco que enriquece la inte-
racción educativa, promoviendo el diálogo, la ética, la pluralidad y la transformación 
social, para generar un aprendizaje más significativo y comprometido con la realidad 
de educandos y su contexto.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 55

Es en la relación dialógica e intencionada que se sostiene durante el 
proceso de enseñanza-aprendizaje donde median actos hermenéuticos y 
acciones comunicativas a fin de transmitir información, conocimiento y sa-
ber entre actores con diferencias en sus niveles de participación cognitiva. 
Por derivación, las interacciones pueden ocurrir entre personas involucra-
das en procesos o entre procesos con determinada relación de proximidad, 
de utilidad o de comunicación, incluso a nivel de sistemas, dispositivos y 
redes de datos que se pueden transmitir para muchas personas.

En un primer nivel, en el de la evidencia inmediata, en lo más próxi-
mo del proceso educativo, por recurso a los protocolos de enseñan-
za-aprendizaje, se identifica la interacción más relevante. Es el efecto de 
dialogar sobre las relaciones entre el que enseña o guía un aprendizaje 
y quien o quienes participan del mismo como principales beneficiarios, 
cocreadores en la experiencia educativa.

Antes de revisar las posibilidades de interacción y cómo de ellas se 
puede proyectar y de ellas extraer la información sobre el entorno de 
las interacciones humanas en la educación crítica, nos acercaremos a las 
perspectivas sobre la otredad como concepto multidimensional relacio-
nado de inmediato con el individuo exterior, la identidad, la relación 
con los demás, con las estructuras de poder y con el conocimiento co-
nocido y desconocido. La otredad entraña, en su más amplia acepción a 
“lo otro”, lo que existe más allá de uno mismo;4 abarca consideraciones 
psicológicas, relaciones y efectos intangibles, elementos del orden de las 
ideas y lo espiritual, aspectos trascendentales. Las diversas acepciones 
pueden verse en las particularidades de los procesos educativos concretos 
en diferentes etapas históricas del desarrollo pedagógico.

4 En la filosofía, sociología y psicología “el otro” y “lo otro” son temas que han sido ex-
plorados a lo largo de la historia. La comprensión de la otredad se refiere a la relación 
entre el “yo” y el “otro”, así como a las implicaciones éticas, sociales y políticas de esa 
relación. Husserl y Merleau-Ponty analizaron cómo la percepción del otro influye en 
la experiencia del yo: Husserl (1970) discutió esa experiencia fundamental en la cons-
titución del Yo, acercándose a la idea psicoanalítica. Para Merleau-Ponty la percepción 
del otro influye en la experiencia del Yo. En ambos, la otredad se ve como un fenó-
meno que enriquece la experiencia. A propósito del campo psicoanalítico, en Écrits: A 
Selection, Lacan (2006) introduce la noción del “otro” como esencial para entender la 
dinámica del deseo, la identidad y su relación con el mundo.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)56

La educación tradicionalista viene a proyectarse y crecer en la realidad 
del siglo XX mediante el fortalecimiento del pensamiento modernista, 
cuya epistemología pone énfasis en teorías, modelos, currículo y proce-
sos en donde los profesores van a consolidarse como la fuente del saber; 
son los responsables de impartir los conocimientos desde el tecnicismo 
instrumental o el cientificismo de base positivista, repercute en educan-
dos que son vistos como meros receptores de un conocimiento conside-
rado como válido y veraz. Esta perspectiva tiene sus orígenes más de un 
siglo atrás, desde el racionalismo a ultranza, el saber esencial en Hegel 
y el cientificismo positivista derivado de las ideas de Compte, comple-
mentadas con las del evolucionismo spenceriano y el positivismo lógico, 
como señala Rodríguez (citado por Jacinto, 2011) al hablar de cómo el 
educador “privilegia la razón instrumental sobre cualquier otra manera 
de ver el desarrollo del educando” (p. 249).

Esa descripción del desarrollo específico de un sistema educativo con-
creto, evidencia la forma como permeó el pensamiento de la moderni-
dad en los intersticios educativos, dejando de lado valores del humanis-
mo, tal y como se plantean en el “Émile” de Rousseau (1762), donde 
prioriza la experiencia, la libertad y el desarrollo integral del individuo, 
lo cual podría tomarse como una contemplación “al otro”, enfatizando 
la educación natural y la importancia de la experiencia personal en el 
proceso de aprendizaje. Esas ideas se corresponden con la orientación 
filosófica en Lévinas (1969) por cuanto a la responsabilidad del ser con 
un otro como imperativo ético fundamental.

Por otra parte, la orientación que ofrece la pedagogía humanista desde 
mediados del siglo XX propone un camino diferente en la forma de ver 
la relación educador-educando, destacando el respeto por la dignidad 
humana, el desarrollo integral del estudiante y la educación centrada en 
el individuo, ello desde una perspectiva originalmente estructuralista. 

Históricamente la Escuela de Frankfurt jugó un papel importante en el 
desarrollo de la teoría crítica con figuras como Max Horkheimer, Theodor 
Adorno y Herbert Marcuse, influyendo en la gestación de la pedagogía 
crítica consolidada a partir de las obras de Paulo Freire (desde fines de los 
años 60 del siglo XX), Henry Giroux y Peter McLaren (en los años 80) 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 57

con un enfoque de consciencia crítica y orientación política del educando 
frente a las estructuras de opresión. Los orígenes de este enfoque pedagó-
gico-libertario, señala Guzmán Sereno (2024, p. 190) remiten a Freire, 
comenta que, “apostaba por una educación liberadora, necesaria para de-
sarrollar la concientización en contextos específicos de lucha por la libe-
ración, la apropiación, el empoderamiento y la autonomía”. En palabras 
de Giroux y McLaren (1986), tal empoderamiento5 fue definido como el

…proceso mediante el cual los estudiantes adquieren los medios para críticamente 
apropiarse de conocimientos existentes fuera de su experiencia inmediata a fin de 
ampliar su comprensión de ellos mismos, del mundo, y de las posibilidades de trans-
formar las premisas dadas por hecho acerca de la manera como vivimos (p. 221).

Así, en la pedagogía crítica se fue consolidando el concepto de la edu-
cación como práctica política, social y cultural (una de las principales 
contribuciones de Giroux), con objetivos centrales en el cuestionamien-
to de las formas de subordinación, el rechazo a las relaciones de ense-
ñanza en donde hay descarte de la diferencia, no siendo el ser humano 
en esencia libre, habitando un mundo de contradicciones y asimetrías 
(McLaren, 1984, p. 204).

Ambas orientaciones, la pedagogía humanista y la educación crítica 
con su componente pedagógico concreto, han tenido un impacto signi-
ficativo en la educación contemporánea. En cuanto a la forma de tomar 
“al otro”, la pedagogía humanista se centra en el desarrollo integral del 
individuo, atendiendo a sus necesidades emocionales, sociales y cogniti-
vas a fin de alcanzar su máximo potencial, en tanto que la pedagogía crí-
tica se enfoca en el análisis de las estructuras de poder y en la promoción 
de la justicia social. Se propone empoderar estudiantes para inducirlos a 
ser agentes de cambio social, anteponiendo el desarrollo de la conscien-
cia crítica sobre las injusticias y desigualdades. 

En la pedagogía humanista, al sujeto del cambio se lo ve como un 
ser único y valioso que ha de ser conducido en su crecimiento personal, 
5 Freire no utilizó explícitamente el término empoderamiento, enfatizó la importancia 
de la reflexión y la acción para fomentar la consciencia crítica para ser protagonista de 
la propia liberación y poder gestar la transformación social (1970, 1994, 1997).

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)58

no pocas veces autolesivo, mientras que desde la pedagogía crítica, for-
mar un agente activo para emprender el cambio social entraña profun-
das reflexiones, intercambios dialógicos horizontales e intenso ejercicio 
comunitario, todo con el fin de cuestionar, planificar y últimamente 
emprender la transformación de un entorno asimétrico en el reparto de 
beneficios sociales. La relación entre la pedagogía humanista y crítica 
es profunda y complementaria, ambos enfoques buscan promover una 
educación que valore la dignidad, la inclusión y el desarrollo integral del 
ser en el proceso educativo.

La otredad es un concepto central en el pensamiento humanista, re-
fiere particularmente la relación y percepción del “otro”, es, en todo 
caso, compromiso ético con todo cuanto concierne a la condición hu-
mana en todas sus dimensiones, a la sazón, reconocimiento del lazo que 
nos une con el otro o los otros diferentes de mí, es la necesaria y vital al-
teridad. Es concepto que también explora cómo la otredad se manifiesta 
y se valora dentro del contexto humanista, destaca por su importancia 
el reconocimiento de la diversidad cultural, sin dejar de lado creencias, 
experiencias y opiniones del otro, sea un individuo o una colectividad. 
A la postre, propone reconstituir la identidad de sujetos para afincar el 
valor de la crítica y la empatía social, de modo que encaren el cuidado 
ético por las diferencias individuales en el entorno educativo y en el 
conjunto del tejido social.

Ese concepto de alteridad es piedra angular que influye no solamente 
en cómo los educadores ven al educando y a sus otros pares, sino que de-
termina la forma en que abordan la diversidad, la inclusión y la experien-
cia del aprendizaje en general, además de la hermenéutica de los conteni-
dos curriculares y cómo a partir de éstos y de las necesidades contextuales 
y del sujeto que enseña y aprende, pueda conformarse un plan didáctico 
que permita alcanzar cometidos en una perspectiva humanista. La “otre-
dad/alteridad” implica un modo de constituir la identidad en contraste 
con aquellos que consideran diferentes o ajenos, de ahí que pueda influir 
en las dinámicas de inclusión y exclusión, además de conformar identida-
des dentro del aula o en el espacio educativo, cualquiera que sea la forma 
u organización deliberada que se adopte para gestionarlo.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 59

En la perspectiva de la pedagogía humanista, la educación ha de cen-
trarse en el desarrollo integral de la persona, fomentando sus capacida-
des personales, autoestima, autonomía y crecimiento (Rogers, 1969), lo 
que marca diferencia con la educación tradicional, en donde se prioriza 
el aprendizaje tecnificado, reproductivo, bancario o cientificista, además 
de las evaluaciones estandarizadas. La otredad también implica recono-
cer y validar los diversos orígenes, identidades y experiencias de todos los 
integrantes de un grupo. Al hacerlo, los educadores pueden fomentar un 
sentido de pertenencia y crear un ambiente en donde sea posible expre-
sarse con honestidad y autenticidad (Hooks, 1994); tal reconocimiento 
es crucial para espacio/ambientes inclusivos, en donde cada uno de los 
participantes se sienta visto, escuchado y valorado. Este enfoque desa-
fía prácticas tradicionales directivas, soportadas en guías no pocas veces 
irrenunciables por el solo hecho de alcanzar metas, de ahí que se margine 
o silencie a los participantes e, incluso, se los tome como entes acríticos, 
receptores del conocimiento, sin posibilidad de réplica, así se asegura el 
cumplimiento programático.

En otro sentido, la pedagogía crítica se asegura de empoderar educan-
dos, mediando la conformación y ensanchamiento de una consciencia 
crítica, para formarles como agentes de cambio en sus comunidades e 
instalar un orden de justicia social. En el humanismo pedagógico no se 
deja de lado el empoderamiento de individuos y colectividades, aunque 
se enfoca más en el desarrollo personal y la autoeficacia del estudiante 
para alcanzar su máximo potencial. Empoderarse significa en este con-
texto la adquisición o desarrollo de capacidades y herramientas para ha-
cer frente a la realidad con mayor fortaleza cognitiva, emocional, física 
e interrelacional, abarca la asimilación y desarrollo de habilidades, así 
como de herramientas psicológicas, cognitivas, físicas, motivacionales e 
incluso fisiológicas para el desarrollo personal y grupal.

En la pedagogía crítica el concepto de empoderamiento tampoco está 
orientado a la búsqueda de poder como elemento de supremacía, sino 
todo lo contrario, se trata de un empoderamiento colectivo moldeado 
éticamente por la educación y con aplicación en el desarrollo social, en 
donde lo educativo trasciende al colectivo del aprendizaje para situarse en lo 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)60

comunitario a través del desarrollo humano general. Está ampliado a la 
esfera de competencias grupales, en el ámbito interrelacional y de fortale-
zas que redundan beneficios grupales y sociales. Es un proceso mediante 
el cual los individuos o grupos con determinada vulnerabilidad o mar-
ginación adquieren herramientas, fortalecen sus capacidades cognitivas y 
desarrollan capacidades conductuales a través del aprendizaje (por eso es 
educativo), así como por la solución práctica de problemas comunitarios 
con las herramientas aprendidas, así se adquiriere confianza y se alcanzan 
fortalezas para lograr autonomía en determinados ámbitos. Este tipo de 
desarrollo influye en decisiones con implicaciones en la familia, grupos 
productivos, gremios, comunidad, para cambios sociales positivos.

Tanto la pedagogía crítica como el enfoque de la pedagogía humanista 
comparten el compromiso por la justicia social, si bien desde distinta pers-
pectiva, la pedagogía crítica se centra en la lucha contra las desigualdades 
y en la creación de un entorno educativo que desafíe las normas opresivas, 
en tanto que la pedagogía humanista promueve un sentido de responsabi-
lidad social y ética en el proceso educativo desde la planificación, el diseño 
curricular, la didáctica y la intervención en el aprendizaje. ¿Cómo se tra-
duce esa diferencia conceptual en interacciones de índole epistemológica, 
ontológica, psicológica, psico-sociológica y sociocrítica?6

Es indudable que las respuestas no serán simples, ni únicas, ni di-
reccionadas desde un solo ángulo. Por principio consideremos que am-
bas corrientes de la pedagogía valoran el diálogo como una herramienta 
fundamental para el aprendizaje. El diálogo como componente esen-
cial para motivar la reflexión, el análisis crítico y guiar descubrimientos 
prácticos sobre cómo proceder puede ir más allá para inducir dinámicas 
de reflexión en conversatorios bilaterales y colectivos, lineales o cícli-
6 Piaget (1952) sostuvo que “el desarrollo cognitivo está estrechamente relacionado 
con la interacción social y la comprensión de diferentes perspectivas” (p. 120). Los tra-
bajos independientes de Vygotsky (1978, 1995), muchos de ellos póstumos, apuntan 
en esa misma dirección, ampliando la explicación desde el aprendizaje colaborativo, 
el lenguaje como herramienta, la influencia del contexto social y cultural y su con-
tribución en lo que comprende como zona de desarrollo próximo (ZDP). Refiere la 
diferencia entre el nivel de desarrollo en un tiempo determinado y el nivel de desarro-
llo potencial alcanzable por mediación social, por lo que la enseñanza se centra en el 
apoyo y la mediación, participa de una colaboración activa en el aprendizaje.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 61

cos. Esos actos lingüísticos se pueden explorar en todos los contextos 
en donde se practique la educación crítica, más aún, en proyectos de 
desarrollo social, cultural o económico en donde la pedagogía requiere 
ser involucrada.

La pedagogía crítica promueve el diálogo como medio para cuestio-
nar y reflexionar sobre realidades sociales e injusticias, aludidas en teo-
rías para la emancipación de la educación, mientras que el humanismo 
pedagógico enfatiza la importancia de la comunicación abierta y el in-
tercambio de ideas para procurar ambientes de aprendizaje colaborativo 
y respetuoso. Los dos elementos clave son el interés por empoderar a los 
sujetos para hacerlos conscientes y gestores de una transformación que 
redunde en la justicia social. Ambos enfoques se conducen hacia una 
educación que o reforma o produce cambios radicales, va más allá de la 
transmisión de conocimientos. Desde esas perspectivas, puede enten-
derse que en modo complementario moldean el carácter formativo de 
ciudadanos conscientes y comprometidos con la justicia, la equidad, el 
cuidado ambiental y el bienestar social en general.

Interacciones educador-educando:  
la alteridad como punto de partida  
en la comprensión del contexto social

La educación crítica explora su asidero en contextos educativos mul-
ticulturales por apego a distintas estrategias que reposan en la inclu-
sión, el diálogo y la reflexión sobre las identidades y experiencias de 
los estudiantes, en ello va el reconocimiento de la diversidad cultural, 
social y emocional en un contexto de interacción. En esa forma se pro-
cura un ambiente inclusivo que no desconoce diferencias y participa del 
aprendizaje colaborativo, así se transita a un escenario de alteridad, que 
deriva en la creación de ambientes educativos confiables por el respeto 
que respalda la libre expresión de los participantes. La pedagogía crítica 
sugiere intervenir esos procesos educativos mediando la orientación no 
compulsiva y sí autogestiva en los diálogos, en esa forma se impulsarían 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)62

prácticas pedagógicas inclusivas y reflexión crítica que tiene origen en el 
bagaje cultural de los actantes. 

En todas las posibilidades de interacción está inmersa la otredad. Var-
gas-Manrique (2016) señala al respecto que, para Freire, Dussel y Skliar, 
la consideración activa de la otredad es fundamental en cualquier pro-
ceso educativo, permite la construcción de conocimientos a partir de la 
diversidad cultural, genera el reconocimiento y la interacción respetuosa 
con el otro, es decir alteridad como rasgo distintivo del proceso, lo que 
resulta esencial para abordar cuestiones de poder y privilegios, desafío de 
estereotipos. En el fondo, esgrime argumentos para dar perfil a la justicia 
social (Nieto y Bode, 2018).

Toda vez que la educación crítica busca formar ciudadanos conscien-
tes, comprometidos y capaces de transformar la sociedad y emplea para 
ello métodos que promueven el diálogo, la reflexión crítica y la acción 
social, como el análisis de casos, el debate y la investigación participa-
tiva, con independencia de tales procesos, es crucial que los educadores 
sean conscientes de cómo la otredad influye en las dinámicas de grupo 
y en la construcción social de la identidad, el arraigo de conocimientos 
tradicionales locales, la conformación de colectividades y sus conceptos 
sobre la familia y el ecosistema, mediando la comprensión y valoración 
del otro como un ser autónomo y digno, el diálogo y la convivencia 
bajo una actitud ética subyacente. Reconocer la otredad como fuente 
de conocimiento sobre el contexto en el que ocurre el acto de ense-
ñanza-aprendizaje, es decir, la manifestación sobre lo que es el otro, la 
forma en que se autoconcibe y concibe su realidad, la forma en que se 
comunica y expresa los significados de esos elementos constitutivos de 
sus construcciones sociales, provee de múltiples elementos valiosos para 
el acto comprensivo acerca de la riqueza cultural del acto educativo.

La búsqueda constante de interacciones comunicativas, conceptuales 
y simbólicas a partir de las diferencias y cercanías culturales, individuales 
o colectivas, la comprensión del otro como sujeto, su conocimiento y vi-
sión del mundo como “otros intangibles”, facilita comprenderlas como 
un complemento que afianza el tejido social y la búsqueda de soluciones 
a problemas comunes. En eso consiste precisamente la integración de la 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 63

alteridad como un contenido ético del proceso educativo en donde es 
indispensable la reflexión y el diálogo interretroactivo.

La clásica obra de Dewey (1938) ofrece una tesis sobre la interacción 
educativa concentrando su atención en las experiencias de los estudian-
tes, permitiendo que el aprendizaje surja de situaciones prácticas y rele-
vantes; aborda una idea práctica de interacción en el marco de la realidad 
social que se pretende modificar. Esto trae a la luz el reconocimiento que 
hacen Bollnow (1962) y Kosik (1967) sobre la opinión propia que for-
man los individuos y la elaboración particular de la realidad, sin que eso 
signifique que constituya un proceso individual, sino más bien un todo 
que termina por establecerse como un punto de vista omnicomprensivo, 
configurando una elaboración colectiva a través de las interacciones hu-
manas. Entender el fenómeno, saber cómo se evidencia la estructura de 
las cosas (su esencia) constituye la representación de ellas: “El fenómeno 
muestra la esencia y, al mismo tiempo, la oculta”, aunque “la compren-
sión del fenómeno marca el acceso a la esencia” (Kosik, 1967, p. 17).

La propuesta epistemológica y pedagógica de Kosik como fundamen-
to del conocimiento por escisión del todo, aclara que no puede conocer-
se el contexto de la realidad, sino separando y aislando los hechos que 
lo conforman, haciéndolos relativamente independientes en un análisis 
inicial para luego buscar sus relaciones. Es un adelanto sobre dialogui-
cidad crítica teniendo como protagonistas a personas adultas inmersas 
en un proceso productivo concreto en donde pueden separar problemas 
para identificar soluciones potenciales, esto es, reflexivamente en lo indi-
vidual y dialogando en colectivo. Así es factible avanzar desde soluciones 
concretas para luego orientar el trabajo en la búsqueda de procesos, re-
laciones entre procesos y componentes del sistema organizado, un tanto 
al modo sugerido años después por Maturana y Varela (1997). La fina-
lidad es analizar todo proceso colectivamente, mediando la reflexión y 
el diálogo con retroalimentación por previsión a la recursividad cíclica, 
es decir un derrotero del cambio social que acaece durante el proceso 
formativo del grupo educativo participante.

La idea de Dewey (1916) aunque en principio diferenciada de las 
propuestas educativas de Freire y Dussel que se discuten enseguida, con-

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)64

lleva procesos de aprendizaje activo y colaborativo en donde el valor de 
la alteridad está presente,7 pues los educandos participan teniendo en 
cuenta su altura formativa, para progresivamente contraer compromisos 
más profundos sobre el saber de su entorno social, cultural y político, a 
diferencia de la escuela estrictamente curricular. Remarca la necesidad 
de que los educandos trabajen juntos, compartan ideas y se desafíen 
mutuamente creando un ambiente de enseñanza-aprendizaje enmarca-
do por una comunidad educativa: “el trabajo en grupo, el diálogo y 
la discusión son esenciales para el desarrollo del pensamiento crítico” 
(Dewey, 1916, p. 142).

Por otra parte, respecto de la enseñanza curricular, Freire propone que 
tanto educando como educador tienen el derecho y la responsabilidad 
de contribuir a su contenido, y propone identificar temas relevantes en 
el estado presente del grupo educativo, utilizando el conocimiento y la 
comprensión de sus problemas, la conexión con otros, con causas y efec-
tos, teniendo al diálogo como elemento central (Nayive Angulo y León, 
2005). Freire (1970) enfatizó la importancia del proceso dialogal y re-
flexivo, de tal forma que el diálogo entre educador y educandos permite 
la construcción de un espacio valorativo de la otredad en el aprendizaje 
mutuo, empero, y esto es de suma importancia, no logra esclarecer proce-
dimientos a seguir, es el caso de planteamientos esperanzadores que distan 
de ser referentes con posibilidades de concreción en contextos educativos 
reales. El diálogo en su forma más pura no es suficiente para comprender 
y contribuir a desafiar los modelos de desarrollo locales y las estructuras 
de opresión arraigadas en las comunidades sobre las que se ha pensado el 
proceso de cambio social. Freire no aborda modos e interacciones sociales 
basadas en el origen étnico, género, sexualidad o la discapacidad (SNF Pai-
deia Program at the University of Pennsylvania, 2021), deja de lado múl-
tiples relaciones causa-efecto, recursivas, interdependientes o elementos 
del contexto que resultarían relevantes en el análisis del problema social.

7 Dewey (1916) señala que “la escuela debe ser un microcosmos de la sociedad, donde 
los estudiantes aprendan a vivir juntos y a interactuar de manera constructiva” (p. 
183). La educación ha de reflejar la vida democrática y social de la comunidad en la 
que se encuentra (1938).

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 65

Posiblemente una de las mayores contribuciones de Freire (1970) 
sobre la educación liberadora conlleva el planteamiento de que la libe-
ración del oprimido no debería identificarse con la posición contraria, 
¿para que serviría liberarse si no es para ejercer la libertad con respon-
sabilidad? Esa es precisamente la idea de una liberación hacia el creci-
miento de la consciencia en la práctica de la libertad. Lo que no puede 
hacer el hombre liberado es convertirse en otro opresor, porque bajo 
esa situación se engendran identidades deshumanizantes y deshumani-
zadas. El hecho de que el empoderamiento sea un proceso deudor de la 
consciencia social, bajo una ética y valores gestados colectivamente en 
procesos de reflexión y dialoguicidad, se afinca en el humanismo.

La interacción educador-educando orientada por la pedagogía crítica 
complementa el proceso de diálogo y reflexión, documenta la apertura 
y empatía hacia la diversidad de los participantes, hacia su propio ba-
gaje cultural, su sentido común alrededor de un fenómeno social o sus 
componentes, de modo que puedan identificar sus necesidades y propias 
capacidades para desarrollar un potencial que, además de ser reconoci-
do, implica abordarlo en modo integral, así puede ser reconocido como 
cualidad e insumos en la orientación de posibles cambios o soluciones.8 

Una luz en esa difícil conexión entre aportes pedagógicos y críticos y 
la cimiente cultural de un contexto educativo remite a la idea de Nod-
dings (2012) en lo que concierne a la pedagogía humanista: “...se basa 
en el reconocimiento del estudiante como un ser único, con sus propias 
necesidades, intereses y potencialidades” (p. 45). Esto implica que el 
docente debe adoptar una actitud indagatoria, de integración e indiscu-
tiblemente de guía de procesos de cambio, para intervenir en el grupo 
educativo en el nivel requerido de acuerdo con sus condiciones socio-
culturales, edades, sexos, integración e identidad, problemática común 
y necesidades educativas, entre otros aspectos. Señala Guzmán Sereno 

8 La pedagogía crítica considera el trabajo colaborativo y la interacción entre estudiantes 
de diversos orígenes, lo que contribuye con la construcción de una visión más amplia 
y enriquecida del conocimiento, aunque en grupos comunitarios, los orígenes sociales 
pueden omitirse y la otredad se llega a circunscribir a la naturaleza diferenciada de ideas 
y contenidos del discurso alrededor de determinado fenómeno o problema social.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)66

(2024), parafraseando a Giroux por lo que toca al trabajo de Freire en 
términos de su importancia histórica y política: “los trabajadores cultu-
rales tienen que convertirse en cruza-fronteras, lo cual implica que uno 
debe reinventar tradiciones no en el interior del discurso de la sumisión, 
la reverencia y la repetición, sino como transformación y crítica. Dicho 
de otro modo, es una práctica que se reinventa a cada paso” (p. 168).

Por otra parte, de particular interés sobre el contexto y posibilidades 
de la educación crítica y liberadora, la obra de Dussel trasciende los mé-
todos tradicionales para sugerir un modelo que enfatiza el diálogo inter-
pelativo y la acción política como principios éticos, origen de la emanci-
pación social, aunque en su detrimento, importa subrayar, no logra ser 
convincente por cuanto al esclarecimiento concreto de los caminos para 
conseguir esa finalidad. Redefine la noción de otredad al considerar al 
otro como un sujeto ético que debe ser reconocido y respetado desde su 
propio bagaje y capacidad interpelativa, lo que constituye un aporte de 
imprescindible valor en la formación docente. En sus primeras referen-
cias específicas a lo pedagógico Dussel (1980) señala que la educación 
trasciende a la escuela, valora el aporte de las familias, los grupos sociales 
y las formas de compartir saberes en espacios comunitarios. Afirma que 
“el Otro se manifiesta por el rostro como el exterior al horizonte onto-
lógico: más allá de la Totalidad establecida” (Dussel, 1987, p. 59), de 
tal forma que el otro es exterioridad que proyecta no solo corporeidad 
y experiencia, identidad y significado social, es modo de vida y realiza-
ción íntegra que se explica por el contexto en el que existe, es decir la 
totalidad, el todo de su mundo, eso que se propone modificar durante el 
proceso emancipatorio (Dussel, 2013). 

Bajo el enfoque ético se valora el contexto y se reconoce el derecho 
de los marginados a expresar sus ideas y a proferir reclamos. Esas vo-
ces pueden expresarse en el marco de un contexto9 que los dota de los 
9 Conocer el contexto implica comprender que los individuos y los fenómenos socia-
les en que intervienen no pueden entenderse en el aislamiento, han de ser analizados 
en su relación. La contextualización de la realidad en un proceso educativo como 
un componente de investigación participativa, permite ver al fenómeno social en un 
marco más amplio, el contexto expone los fenómenos colaterales y complementarios 
en un espacio de conocimiento mayor que aquel en el cual se ubica y abstrae un tema 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 67

conceptos e ideas sobre lo natural-ambiental, económico, sociocultural, 
político o comunicacional. En sus expresiones se encuentra la relación 
entre la contextualización de la realidad que permea en el estudio, in-
dispensable para el educador en su faceta de investigador, como labor 
que antecede al proceso de enseñanza-aprendizaje, así puede perfilarse la 
construcción de una visión particular de la realidad convertida en voz de 
los participantes. Esa propuesta invita a ver el proceso educativo como 
una investigación participativa que traspasa el aprendizaje intencionado 
y reproductivo.

Dussel critica la concepción hegeliana de la dialéctica porque tiende a 
subsumir al otro en la totalidad, una mismidad dominadora que se reco-
noce como mismidad-totalidad frente a la alteridad: “Totalidad totaliza-
da de la mismidad sin real exterioridad, sin alteridad” (Dussel, 2014, p. 
110). En sentido contrario, sugiere el método analéctico que propugna 
por la otredad como una realidad autónoma, lo que sugiere entender y 
valorar a la otredad desde su propia singularidad, sin ser asimilada a un 
todo imperativo y homogéneo. Viene a colación la relativa normalidad 
que se asigna en el estudio de las ciencias sociales a conceptos de uso 
común en el marco de las representaciones sociales,10 funcionando como 
sistemas de interpretación que responden a la actuación individual y 
las relaciones dentro de un grupo social o comunidad, así como con el 
ambiente físico y el ecosistema, es un saber de sentido común, en don-
de los contenidos funcionan como principios generadores de la acción 
individual y grupal. Los contenidos están socialmente caracterizados y 
son compartidos en la actuación cotidiana a partir de acuerdos sociales 

u objeto de estudio, tanto el ambiente, como la situación social, cultural, económica, 
política y comunicacional, abarcando las interacciones sociales y ecosistémicas, la co-
nexión entre actores, procesos, aspectos legales y recursos naturales, además de recurrir 
a las disciplinas y atender cambios relacionados con otros aspectos del conocimiento, 
exponen la complejidad e importancia relativa de los factores involucrados. 
10 En la conceptualización sociopsicológica, las representaciones sociales son “a la vez, 
pensamiento constituido y pensamiento constituyente” (Ibáñez, 1988, p. 36). Lo pri-
mero refiere constructos colectivos que intervienen en la vida social, se trata de estruc-
turas preformadas a partir de las cuales se interpreta el significado propio sobre un 
concepto, fenómeno, proceso o componente de su realidad e, incluso, sobre el orden 
social en el cual tiene lugar lo personal, gremial y familiar. 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)68

a los cuales se concede importancia amplia, casi tan relevante como al 
conocimiento individual.

Si bien puede coincidirse con el valor ético de una individualidad que 
ha de ser considerada en su esencia y dimensión independiente, pensante 
y creativa, es claro que no podría asignársele un poder de atención que, 
por el contrario, minimice la perspectiva amplia hacia la totalidad que se 
logra precisamente con la creación de conceptos comunes en colectivida-
des que participan de la educación. Un acercamiento a cómo se integra 
la opinión individual en el contexto general, en la creación colectiva de 
significados, puede ser dado por la experiencia del docente desde una 
posición externa, entrando y saliendo del análisis del problema común. 
La técnica dialogal reflexiva puede ser el medio para extraer perspectivas 
individuales y colectivas en la mirada general del grupo hacia la totalidad, 
sea ésta su contexto o el problema concreto en que está inmerso el grupo 
de educandos.

De regreso a la obra de Dussel, sobre la interacción educador-edu-
cando, importa no ocultar en el vínculo dialógico el significado e im-
portancia que otorga al fenómeno de la exclusión en las interacciones 
sociales: el otro no es solo el oprimido, el pobre, la mujer, o los pueblos 
indígenas, quienes son sistemáticamente negados en su identidad y dere-
chos, sino cualquier otro que, por el solo hecho de serlo, es simplemente 
diferente del que lo ve y observa en un ámbito de relaciones de poder. 
Dussel (1987) sostiene que a “la totalidad, que como tal es dominante, 
le es inherente la negación del Otro” (p. 59). Este enfoque resalta la ne-
cesidad de una ética de la liberación que busque reconocer y reivindicar 
al otro. ¿Cómo hacerlo?, si bien expresa la necesidad de una fuente de 
esperanza y transformación para que ese otro contribuya con la creación 
de una nueva totalidad ética y justa, sugiere en última instancia forta-
lecer la interacción comunicativa para afincar consciencia y acción que 
tiendan a la transformación social, cultural y política, esa idea no agota 
condiciones o procedimientos que perfilen la finalidad que se aclama: la 
emancipación liberadora. 

Dussel enfatiza la importancia de la comunicación horizontal entre 
educadores y educandos, donde ambos pueden compartir experiencias y 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 69

conocimientos; plantea que la educación ha de tener en cuenta el con-
texto sociocultural; afirma que el aprendizaje no puede ser en abstracto, 
ha de relacionarse con la realidad que viven y sufren los educandos; ar-
guye una consciencia crítica para cuestionar y transformar esa realidad.

La influencia de Freire en la perspectiva educativa de Dussel incide 
en varios aspectos, pues ambos propugnan por la emancipación de la 
consciencia y cambios estructurales o revolucionarios para asegurar la li-
bertad en un contexto de justicia social. Participan de ese compromiso, 
desvelando los rasgos de modelos educativos que desafían estructuras de 
poder tradicionales y, en cambio, abogan por una educación enraizada 
en la realidad del educando, a la sazón: experiencias de vida, el contexto 
cultural, político y económico en el que se desenvuelve. Dussel supone ir 
más allá de la teoría de Freire, introduce ideas sobre el necesario y valioso 
apoyo que refiere un esquema de transformación. En efecto, modificar o 
destronar estructuras sin tener en cuenta el escenario de un nuevo orden 
social, es decir un plan que conceda guía a consecuencia de la superación 
de estructuras de dominio e injusticia, resulta un cometido abstruso.

Como sea, ni Freire, ni Dussel, disipan las dudas que se originan an-
tes y después de sembrar ideas en un contexto de opresión social, a saber: 
¿cómo ha de disolverse la pugna persuasiva entre teorías factibles y ac-
tores que las impulsen, sin descuido de procedimientos para ligarlas con 
la semántica cultural de los oprimidos? ¿Cómo averiguar la altura com-
prensiva a la que es posible elevar el entendimiento popular de modo 
que se posibilite una consciencia crítica que subvierta y transforme es-
tructuras, amén de anticipar un escenario de llegada que no ha de ser 
estático sino dinámico para corregir injusticias? ¿Cómo superar pugnas 
por el poder, los intereses materiales, la diferencia de procedimientos y 
propósitos al interior de la clase menos favorecida? De ahí la imposibi-
lidad de concreción de una propuesta práctica para efectivamente llevar 
la educación a constituirse en medio para la emancipación de ideas y 
subvertir el estado actual que se desea cambiar. Se puede, no obstante, 
partir de esas pedagogías para sugerir nuevos caminos e interacciones 
prácticas que acerquen al grupo de educandos a un contexto en donde 
sea posible modelar su realidad.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)70

En los principios de la pedagogía crítica, como fuente de conocimien-
to y acción en donde participan adultos, pueden encontrarse múltiples 
formas para atender las preguntas planteadas líneas atrás, alrededor de 
los compromisos asociados a dicho modelo educativo, sin descuidar in-
teracciones que, si bien se desplazan de la consideración estructuralista, 
no dejan de ser actos interpelativos y acciones políticas que emergen en 
circunstancias colaterales posmodernas o de transmodernidad. La prio-
ridad que se concede a los actos de liberación de la consciencia en un 
escenario estructuralista no desconoce la importancia de ensanchar el 
entendimiento para abarcar la problemática de colectivos que abogan 
por el reconocimiento de sus legítimos derechos, sin mayor interferencia 
en las estructuras de dominio más que en el nivel de reformas parciales. 
El provecho que deviene de esa nueva condición está a la vista: inclusión, 
nuevas y más complejas relaciones de solidaridad en colectivos que en 
principio optaban por su aislamiento en la defensa de sus causas. 

Para Dussel (2006, p. 45) “la educación debe partir de la situación 
concreta del educando, integrando sus experiencias y cultura”. Esta 
contextualización fomenta un aprendizaje más significativo y relevan-
te, permitiendo que los educandos conecten reflexivamente sus repre-
sentaciones sociales con el contenido del aprendizaje, en tanto éste sea 
enfocado y adaptado al desarrollo de sus propias capacidades cognitivas 
y esté próximo a la solución de los problemas de interés colectivo. El 
acercamiento pedagógico a la comprensión y solución de problemas co-
munitarios son vías prácticas para el cambio social, por ello constituyen 
elementos de la sugestión metodológica de este artículo.

En este trabajo se propone una aproximación sistemática al cambio 
social con apego a la intervención pedagógica colectiva, en donde los 
educandos y el educador aprenden juntos en labor de equipo reflexiva y 
dialógica, para identificar problemas comunes, no solamente los impli-
cados en un proceso de enseñanza-aprendizaje concreto y previamente 
definido, sino sobre la situación social, su realidad específica que se reco-
nozca como materia de cambio, para lo cual definen acciones prioritarias 
con orientación a las diversas soluciones, caminos prácticos con respon-
sabilidades autoasignadas y colaboración comunitaria, gremial, familiar 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 71

o por grupos, para poder hacer efectivas tales soluciones, mediando en 
ello procesos pedagógicos.

Las experiencias de los autores en el campo docente con diversos gru-
pos educativos: indígenas purhépechas y mayos, amas de casa de familias 
en colonias marginadas, universitarios, comerciantes y pescadores arte-
sanales, han aportado ideas, técnicas de desarrollo humano y alternativas 
pedagógicas que contribuyeron como elementos inestimables a la es-
tructuración metodológica con enfoque de liberación.11 Se tomaron en 
cuenta los análisis reflexivos sobre los autores discutidos y sintetizados 
en este trabajo, la incorporación de propuestas emanadas de una dialo-
guicidad transgeneracional entre pedagogos, así como con los resultados 
de un trabajo reciente sobre representaciones sociales y contribución a 
un proceso de desarrollo humano sostenible en productores de pequeña 
escala en donde se aplicó la metodología de autogestión (Villaseñor Ta-
lavera, 2023).

La metodología despunta con avances graduales no radicales en una 
conjunción pedagógica con el modelo de investigación acción partici-
pativa, mediando el diálogo consciente y crítico en procesos gestados 
por el grupo educativo. No se trata de un proceso con dirección a una 
emancipación basado en lucha de clases o subversión radical del estado 
presente en la comunidad educativa, mediante procesos confrontativos, 
ni inmediatamente disruptivos de un orden social, aun sea este injusto o 
inequitativo, sino que epistemológicamente se orienta a la gestación del 
desarrollo paradigmático constructivista bajo un continuum de orienta-
ción de sentido, dejando a su paso la formación y ensanchamiento de 
una consciencia crítica.

A través del enfoque interestructurante caracterizado por los princi-
pios de interdependencia y recursividad se considera a los participantes 
como agentes sociales y sus interrelaciones como elementos coimplican-
tes imbricados mutuamente, codeterminantes por la afectación de un 
campo de información-conocimiento que incide en el desempeño de los 
otros, y coconstructivos en cuanto al desarrollo de un campo informa-
11 Un tanto en el sentido señalado por Dussel (2020) en tanto que si no media una 
liberación el educando resulta ser un “hijo dominado” totalizado dentro del sistema.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)72

ción-conocimiento que se potencia por sí mismo y en el desarrollo de 
los otros. Se da prioridad a que construyan conscientemente la realidad 
a cambiar, identifiquen los problemas sociales más apremiantes o prio-
ritarios que motivan el proceso educativo y las posibles soluciones por 
gestión socio-psico-pedagógica de desarrollo humano abarcando: 

1) Autoconocimiento y consciencia sobre su individuación en 
construcción, 

2) Integración de intereses individuales y colectivos,
3) Plan de acción para el aprendizaje del grupo educativo y para el 

desarrollo comunitario con aprendizajes compartidos,
4) Perspectiva de producción sostenible en la complejidad ecosistémica, 
5) Autogobernanza en un ambiente socioeconómico cambiante lleno 

de interrelaciones y significados, y 
6) Sociabilización12 del desarrollo local.
Bajo ese enfoque se gesta el plan de acción con acercamientos siste-

máticos al cambio deseado, con origen en esos procesos de diverso senti-
do y relaciones con múltiples direcciones. Las acciones mejor argumen-
tadas y con mayor posibilidad política se desvelan en el proceso dialogal 
reflexivo y de experiencia arrojada por sus propios resultados. Incluso si 
no se resuelve el plan principal, queda en el camino el aprendizaje de las 
acciones efectuadas para conseguir tan anhelado fin.

La autoorganización en el marco del plan de acción resulta emergen-
te, evaluativa y adaptativa en el grupo educativo. Un proceso de esta 
cualidad favorece la consolidación de las diversas búsquedas de solución 
a los problemas, así como los propios procesos de aprendizaje requeridos 
en esas vías a partir de una coordinación espontánea de elementos de 
diverso nivel, emanados de la reflexión llevada a la acción y su segui-

12 La sociabilización es el trabajo mediante el cual el grupo social reflexiona sobre la 
información, conocimiento y saberes propios, retroalimenta el proceso reflexivo e im-
plementa un conjunto de acciones a través de las cuales se hace consciente de su papel 
y condiciones para generar cambios sostenibles en el tiempo. Está planteada como un 
proceso diferente a la socialización, pues en esta última se aprenden los elementos so-
cioculturales del ambiente integrándolos como información y conocimiento a lo largo 
de la vida. Un actor social individual se convierte en Agente Social cuando contribuye 
a un proceso de socialización o de sociabilización.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 73

miento. La reflexión, el plan de acción, las acciones bajo responsabilida-
des concretas, las necesidades educativas, los aprendizajes identificados 
y atendidos, el seguimiento y evaluación grupales, todo en un proceso 
inter y retroactivo, tienen la finalidad de gestar condiciones de un mejor 
estado, ideal, respecto al estado presente o inicial.

Esta propuesta metodológica es autogestiva, dialógica, participativa y 
motivacional, se enmarca en la autodeterminación del grupo educativo, 
como condición indispensable para gestar su propio cambio de cons-
ciencia y definir la acción social; implica la vinculación de resultados de 
la praxis investigativa pura con la dinámica social, en donde el educador 
no es solo docente con autoridad, sino al mismo tiempo investigador 
social y un actante que guía o esclarece (Asesor-Guía) el proceso educati-
vo bajo los condicionamientos dados por elementos externos (presiones 
sobre el grupo y aspectos socioculturales, económicos y políticos inhe-
rentes al contexto) e internos (motivacionales y aspectos psicológicos de 
la conducta incluyendo factores desmotivantes). El Asesor-Guía adopta 
con gran responsabilidad la cualidad de intelectual transformador de la 
que habla Giroux (1990). Bajo esas circunstancias, la educación se con-
vierte en un espacio de encuentro entre diversas subjetividades (Casco, 
2021).

Es la propuesta pragmática a la que se apuesta en la gestión del cam-
bio social por procesos autogestionados que parten del reconocimiento 
de una realidad a ser modificada y sobre la cual se requiere análisis re-
flexivo con discusión dialéctica, concertación y acciones coordinadas y 
cooperativas en dirección del desarrollo humano integral.

Las líneas teóricas y prácticas de tal desarrollo prevén la sistemática 
irrupción en el estado actual para acercarse mediante el cambio progra-
mado al nuevo estado de la realidad al que se aspira; aspiración reconoci-
da por los participantes desde el inicio del proceso educativo instaurado 
como proyecto concreto. Los conceptos clave implicados en ese proceso 
son la metodología autogestiva, dialógica, participativa y motivacional y 
los procesos socio-psico-pedagógicos de corte libertario, esperanzadores 
y sostenibles, integrados en procedimientos de investigación-acción par-
ticipativa y de la acción metódica.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)74

Algunas características de esta metodología autogestiva y motivacio-
nal derivan de su cualidad de gestar creaciones colectivas desde el inte-
rior del grupo social educativo enfocado en la búsqueda de soluciones 
para construir una realidad visualizada, deseada y concebida por todos. 
Parten del resultado de analizar reflexivamente si las representaciones so-
ciales identificadas por el grupo pueden ser consideradas como elemen-
tos para gestionar cambios en la autocomprensión de la realidad y de los 
problemas a resolver, así como para idear alternativas, posibles caminos 
a seguir y conductas de desarrollo humano con enfoque sostenible.

Las características de la metodología autogestiva y motivacional son 
la contextualización, diversidad y pluralidad, autorregulación y valores; 
diálogo y participación; análisis y reflexión críticos, empoderamiento 
del grupo autogestivo, evaluación crítica y desarrollo de la consciencia 
propia. En las siguientes líneas se ofrece la definición de cada concepto 
y algunos elementos de la base experiencial de donde parte su conside-
ración metodológica.

Contextualización: con relevancia cultural para reflejar y comprender 
la cultura comunitaria en su adaptación al proceso de concienciación 
en un marco ecosistémico (ambiente natural y ambiente social contex-
tuales). Los vínculos entre el contenido académico que guían la acción 
del educador convertido en Asesor-Guía y las realidades sociales, políti-
cas y económicas locales que enfrenta el grupo educativo, conceptuado 
como grupo autogestivo, tienen la finalidad de conducir al cambio so-
cial deseado.13 La interacción fortalece la comprensión individual sobre 
el influjo sistémico, sus perspectivas de cambio y las posibilidades de 
conexión con manifestaciones posmodernas sobre lo social y ambiental 
durante el proceso educativo.

En las experiencias pedagógicas que le dan forma a esta propuesta fue 
indispensable considerar siempre el contexto ambiental socioeconómico, 
cultural y ecosistémico del grupo educativo. La inmersión permite una in-
tegración entre Asesor-Guía y las realidades del grupo social educativo, así 

13 Esta cualidad metodológica es coincidente con la idea de una comunidad justa de 
Kohlberg citado por Giroux (1995) al hablar de la condición de la escuela como refe-
rente para la crítica y la transformación social.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 75

como la gestación del plan de acción desde una realidad inicial a cambiar 
y los posibles medios para hacerlo. Igualmente implica la ideación del esta-
do que se pretende alcanzar. Esto concuerda con la relación dialéctica que 
hace McLaren (1984, p. 205) en cuanto a que “la teoría crítica nos ayuda a 
enfocar simultáneamente ambos aspectos de una contradicción social” (p. 
205), de ello deriva hacer del espacio educativo “un terreno cultural que 
promueve la afirmación del estudiante y su autotransformación” (p. 206).

Diversidad y pluralidad cultural: esas características son determinan-
tes para ajustar múltiples interacciones entre participantes con diversas 
perspectivas gnoseológicas, a saber: congruencia de ideas, interacciones 
y acuerdos por diferencias de percepción y creencias, participación cola-
borativa para perfilar la representación social de un fenómeno, etc. 

En las experiencias docentes con grupos de indígenas, familias mar-
ginadas, universitarios, comerciantes y pescadores artesanales, dentro de 
un marco de la ecología de saberes, se agranda la colaboración partici-
pativa y temática, reconociendo la diversidad de perspectivas (incluye el 
tratamiento de temas, contextos, edades, géneros, orientaciones sexuales 
y capacidades) contemplando el diseño de un posible currículo inclusi-
vo, la promoción de espacios de diálogo enriquecedores, optando por la 
empatía para consolidar la tolerancia y el diálogo constructivo.

Autorregulación, valores éticos y morales: influyen o condicionan las 
interacciones sociales para regular o paliar conflictos y asegurar la convi-
vencia pacífica, aportan estabilidad durante la creación de un nuevo orden 
social, se trate de alteraciones parciales o radicales producto de cambios 
sociales, originando consciencia y acción en el marco de la pedagogía crí-
tica. Los procesos específicos implicados promueven interacciones que re-
claman análisis sobre conflictos interpersonales, éticos o morales, además 
del estudio de marcos legales, por lo que se hace indispensable contar con 
el apoyo de especialistas para fortalecer el conocimiento y crear o ampliar 
capacidades para el diálogo, la concertación o la negociación, desde la base 
de valores comunitarios, gremiales, familiares e individuales.

Cada grupo educativo presenta valores éticos y morales iniciales que 
se modifican desde las particularidades individuales o de subgrupos, 
moldeándose en la medida en que avanzan los procesos de enseñan-

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)76

za-aprendizaje y los trabajos colaborativos. El grupo gesta sus cambios 
y las incidencias en la comunidad mediante una autorregulación de ac-
ciones y su seguimiento sistemático de conformidad con los acuerdos 
establecidos, compromisos y cambios definidos por todos.

Diálogo y participación: fomentar un ambiente de participación abier-
to a través de debates, discusiones en grupo y actividades colaborativas 
que permitan compartir experiencias y aprender unos de otros. Se pro-
mueve empatía y comprensión, elementos clave para superar prejuicios 
y construir relaciones significativas entre todos. La formación humanista 
interviene para desvelar recursos, capacidades cognitivas y estrategias para 
asumir la propia experiencia y responder a las necesidades colectivas de 
manera sensible y respetuosa. Implica desarrollar habilidades de escucha 
activa, comunicación intercultural, participación individual y colectiva 
en el entendimiento y resolución de conflictos, se trata de la precondición 
de toda intervención pedagógica en un plan de acción.

Aunque las actividades de la praxis indican una apertura y participa-
ción con libertad, este tipo de procesos implican desarrollar resiliencia 
en el grupo y modularla con autocontroles guiados por el Asesor-Guía, 
permitiendo llevar a cabo aprendizajes rápidos y dar seguimiento a los 
avances en los caminos de las soluciones bajo participaciones coordi-
nadas. En los grupos indígenas, por ejemplo, la participación adquiere 
modalidades diferenciadas de acuerdo con los usos y costumbres locales, 
en donde muchas veces los acuerdos implican inter y retroactividad con 
otros actores comunitarios, de tal forma que los procesos se vuelven ite-
rativos en algunos temas hasta alcanzarse acuerdos o pueden ser cíclica-
mente repetitivos con cambios secuenciales para lograr consensos hasta 
donde cada sector social lo determine.

Análisis y reflexiones críticos: para fortalecer la capacidad de análisis 
y emprender el cuestionamiento de condiciones asimétricas presentes en 
el entorno social, como la injusticia y desigualdades, así como de inte-
reses vinculados al poder económico, se precisa comprender cómo par-
ticipa la reflexividad consciente en el análisis de textos, estudios de caso, 
experiencias personales y actos políticos. La reflexión crítica es esencial 
para comprender cómo las desigualdades sociales y culturales, desequi-

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 77

librios económicos, carencia de servicios o el efecto de los problemas 
sociales y ambientales, afectan a las personas y determinan dinámicas en 
el espacio del trabajo colectivo, la producción, al aula, la familia y a la 
sociedad en general. 

Empoderamiento del grupo autogestivo: la conversión individual o 
colectiva como consciencia o acción empoderada en un proceso edu-
cativo supone el logro de verdades y actos que las vindican, parcial o 
radicalmente. Las acciones compartidas de servicio comunitario y el ac-
tivismo cultural y ambiental resultan herramientas útiles para fomentar 
este empoderamiento personal, grupal y comunitario.

El empoderamiento es sobre el propio desarrollo del grupo social. Es 
hacer crecer tal poder para beneficio del mismo grupo, para que sus in-
tegrantes puedan afrontar sus necesidades y mejorar sus condiciones de 
vida, por aprendizajes, autonomía y autoconfianza. Es partir de compul-
sar sus propias capacidades con las idóneas, para pasar de una realidad 
determinada a una realidad mejor mediante procesos educativos. Tam-
bién es un ir y venir de la autoconsciencia sobre la realidad en un tiempo 
presente, en un proceso de colectivización de las individuaciones, para 
generar una consciencia social en donde la realidad aspiracional está de-
limitada por las nuevas comprensiones del grupo educativo. Empode-
rarse significa hacer que las preconcepciones particulares transiten por la 
fusión de horizontes (Gadamer, 1998) a un universo de conocimientos 
en donde se han construido representaciones de origen colectivo, se han 
disipado ciertas divergencias, se han creado significaciones comunes, se 
han adquirido herramientas y capacidades para el desarrollo comuni-
tario y social y al menos se ha empezado a transitar por los caminos 
formativos hacia el cambio deseado.

Evaluación crítica: bajo los preceptos de la pedagogía crítica, cada 
grupo educativo del que se ha retomado una experiencia de autoevalua-
ción, de seguimiento de acciones bajo un plan de enseñanza o de ope-
racionalidad o de evaluación integral del proceso educativo con miras al 
desarrollo comunitario, ha hecho autocrítica con el ánimo de consolidar 
en dicha propuesta un concepto más amplio de la evaluación en térmi-
nos de alcanzar, en todo o en diverso grado, las propias aspiraciones del 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)78

grupo educativo, tal y como afirma Giroux (1995, 2003) en cuanto a la 
educación significativa, que vía la crítica se transforma en emancipadora. 

La evaluación en contextos de participación colectiva, multicultura-
les e interculturales diversos ha de ser reflexiva. Sus criterios se conciben 
y asumen por el consenso de los diferentes actores, entre ellos directivos, 
familiares, asesores, docentes, expositores y educandos. En ese propósito 
se utilizan métodos de evaluación que valoran el avance en compromisos 
y actividades del plan de acción, el aprendizaje para lograrlos y los avan-
ces en el cambio social, desde diversas perspectivas, de modo que no se 
perpetúen sesgos culturales, injusticias o problemas.

Consciencia de sí mismo: la autocrítica por cuanto a ideas y a la par-
ticipación personal y colectiva es fundamental para identificar posibles 
sesgos que puedan influir en la interacción profesor guía y educandos, 
entre los mismos educandos, por el vínculo individual o de grupo con 
actores externos (autoridades de diverso orden, personalidades con in-
fluencia social, productores, familias, etc.).

Indudablemente que estas características de la metodología autogesti-
va, participativa y motivacional tienen implicaciones para la formación 
del Asesor-Guía, lo que se traduce en la interacción de éste con su pro-
pio proceso formativo, con la hermenéutica del currículo y sus apoyos 
didácticos, al menos en ciertos aspectos pedagógicos: 

1) El currículo adquiere valor con la incorporación de contenidos y 
actividades que promuevan la reflexión sobre la diversidad, la inclusión, 
la justicia social y el análisis de los intereses sistémicos que dan continui-
dad a problemas estructurales de la sociedad; 

2) La didáctica supone un buen soporte del currículo cuando opera 
con estrategias, estilos o métodos de enseñanza que promueven la parti-
cipación, el diálogo intercultural y la colaboración entre participantes de 
diferentes orígenes o intereses; 

3) Evaluación permanente para determinar las capacidades de enten-
dimiento y solución compartida, medir el avance de resultados, valorar 
la empatía, sensibilidad cultural y el compromiso de la práctica pedagó-
gica en relación con la solución de los problemas sociales determinados 
en común.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 79

A manera de conclusión

La educación crítica contextualizada entraña el diseño de procesos que 
vinculan a los educandos con su realidad, permitiendo un aprendizaje 
activo y colaborativo en donde se reflexiona sobre sus propias identida-
des, creencias que pueden compartirse o ser obstáculo para el acuerdo, 
conocimientos, experiencias y representaciones sociales que permiten u 
obstaculizan mayor consciencia sobre un fenómeno social, sus proble-
mas y tentativas de solución.

Revertir o modificar las condiciones sociales, económicas, normativas, 
comunicativas o culturales mediante el proceso educativo crítico implica 
reflexión y análisis sobre los orígenes de los problemas sociales en que 
se encuentra inmerso el grupo educativo. Demanda volver al inicio para 
entender las causas prevalecientes en el estructuralismo, todavía vigente 
en las sociedades dependientes, no dependientes o interdependientes.

La otredad se manifiesta en la forma en que educador y educandos, 
el primero como Asesor-Guía y agente de cambio social, al igual que los 
segundos, interactúan ensanchando el conocimiento mutuo en el pro-
ceso formativo, la otredad se dispone para el aprendizaje, sin desdén de 
su propia experiencia de vida, punto de partida de toda enseñanza. La 
pedagogía crítica y su componente pragmático, la didáctica, se cimenta 
en el diálogo. La comunicación y el entendimiento entre individuos, 
interlocutores, agentes externos o colectividades con diferencias en la 
identidad, sus rasgos idiosincráticos y culturales, se mediatiza sobre la 
base de acuerdos que resultan de comprender e interactuar en referen-
cia a objetos o representaciones sociales problemáticas que precisan de 
soluciones y planes de acción elaborados intersubjetivamente con apego 
en la experiencia cotidiana. De ahí la importancia y efecto de las interac-
ciones dialógicas y cooperativas en la formación de la consciencia crítica.

La interacción comunicativa y la solidaridad cooperativa en la acción, 
en escenarios educativos, adquiere rasgos dinámicos y transformadores. El 
énfasis en el diálogo, el acuerdo que se desprende de los intercambios lin-
güísticos, el apego al contexto de realización y la participación de valores 
éticos y morales, sin descuido del orden social por apego a normas, ofrece 

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)80

un marco valioso para repensar los procesos de intervención con metodo-
logías autogestivas, en donde educadores y educandos se forman mutua-
mente para concebir ideas y acciones, para resolver problemas y para actuar 
políticamente en la construcción de un mundo más justo y equitativo.

En contextos educativos interculturales, se enriquece la experiencia de 
aprendizaje, contribuyendo a formar ciudadanos conscientes y compro-
metidos con la justicia social, bien porque reconocen y valoran la otredad 
como punto de partida para aspirar a un ambiente inclusivo, diverso, pro-
motor del aprendizaje colaborativo, con empatía y solidaridad, en donde 
se crean espacios de seguridad, respeto y libertad para analizar los proble-
mas sociales, sean éstos comunitarios, gremiales, contextuales o populares.

El ensanchamiento de la consciencia y del cambio social mediando con 
actos políticos, si por un lado concentra atención sobre problemáticas sis-
témicas o estructurales, no descuida la naturaleza de demandas que ema-
nan de movimientos sociales que no van más allá de sus propios intereses 
de grupo. En tal circunstancia, conviene identificar la naturaleza de ma-
nifestaciones sociales posmodernas, sus alcances en los actos políticos, los 
modos o estrategias que posibilitan alianzas de limitadas consecuencias. 
No es ocasión de fragmentar separando orientaciones de más profundo 
alcance, como las que devienen de la pedagogía crítica, versus los reclamos 
de sectores de la sociedad civil que, por el contrario, se disipan con refor-
mas o parciales modificaciones de las estructuras de dominio. Conviene 
incorporar en los actos del lenguaje temáticas sistémicas y posmodernas, 
se trata de explorar representaciones sociales, puntos de coincidencia en 
las estrategias de distintos movimientos sociales, reforzar alianzas de lucha 
política, concebir y discutir planes de respuesta para anticipar ideas de 
un nuevo orden social y los beneficios que reporta para distintos sectores 
sociales. Es ocasión de enriquecer formativamente a educadores/docentes 
y educandos/discentes con el entendimiento de problemáticas sistémica y 
posmodernas, para no estropear o distorsionar la dirección de los procesos 
y productos construidos en colectivo. 

En un mundo que mayormente beneficia a nuevos y poderosos ac-
tores, despuntar con un profuso entendimiento de la otredad en cuan-
to actores excluidos de los beneficios espirituales y materiales, entraña 

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 81

compromiso con los valores de la justicia social. Al ser la educación el 
escenario en donde se procura nivelar diferencias por cuanto al conoci-
miento y las capacidades para actuar en un entorno asimétrico, resulta 
de capital importancia desescolarizar para redefinir la finalidad forma-
tiva debido al que clama por un lugar en un mundo que le es hostil, 
debido al beneficio colectivo.

Referencias

BAEZA, S., y Bertrán, A. (2015). Nuevas familias, nuevos alumnos, nuevas escuelas. Bue-
nos Aires: CEPA.

BOLLNOW, O. F. (1962). Filosofía de la Esperanza. Buenos Aires: Cía. Fabril Editora, 
CASCO, M. V. (2021). Hacia una “Pedagogía de la Otredad”. Un ensayo sobre la rela-

ción entre maestros y alumnos desde los aportes de Emmanuel Lévinas (inédito).
CASTELLS, M. (1996). La era de la información: economía, sociedad y cultura. Alianza 

Editorial.
DEWEY, J. (1916). Democracy and education: An introduction to the philosophy of edu-

cation. Macmillan.
DEWEY, J. (1938). Experience and education. Kappa Delta Pi.
DURKHEIM, É. (1922). Éducatión et Sociologie. París: Félix Alca.
DURKHEIM, E. (1999). I. La educación, su naturaleza y su papel. En E. Durkheim 

(Ed.), Educación y sociología, pp. 51-76. Barcelona: Atalaya.
DUSSEL, E. (1987). Filosofía ética de la liberación: presupuestos de una filosofía de la 

liberación. Buenos Aires: Aurora-Megalópolis.
DUSSEL, E. (1994). La educación como práctica de la liberación. Siglo XXI Editores.
DUSSEL, E. (2006). El origen de la educación en la filosofía de la liberación. Ediciones 

del Lirio.
DUSSEL, E. (1980). La pedagógica Latinoamericana. Bogotá: Editorial nueva América.
DUSSEL, E. (2013). Ética de la Liberación, en la edad de la globalización y de la exclu-

sión. Obras Selectas. Buenos Aires: Docencia.
DUSSEL, E. (2014). La exterioridad meta-física del otro. En Dussel, E. (Ed.) Para 

una ética de la liberación latinoamericana. Tomo I (99-156). México: Siglo XXI 
editores.

DUSSEL, E. (2020). Lecciones de la Filosofía de la liberación. Buenos Aires: Las Cuarenta.
ENGELS, F. (1884). El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado. 
FOUCAULT, M. (1984). El sentido histórico de la alienación mental. Enfermedad mental 

y personalidad. Barcelona, Paidós.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica



DEVENIRES 53 (2026)82

FREIRE, P. (1970/2005). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.
FREIRE, P. (1994). Pedagogía de la esperanza: Un reencuentro con la pedagogía del opri-

mido. Siglo XXI.
FREIRE, P. (1997). Pedagogía de la autonomía: saberes necesarios para la práctica educa-

tiva. Ciudad de México: Siglo XXI.
GADAMER, H. G. (1998). Verdad y Método. Salamanca: Ediciones Sígueme.
GIROUX, H. (1990). Los profesores como intelectuales transformativos. Hacia una peda-

gogía crítica del aprendizaje. Barcelona: Paidós.
GIROUX, H. (1995). Teoría y Resistencia en la educación. México: Siglo XXI editores.
GIROUX, H. (2003) Pedagogía y política de la esperanza. Teoría, cultura y enseñanza. 

Educación, Agenda Educativa. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu Editores.
GIROUX, H. y McLaren, P. (1986). Teacher education and the politics of engagement: 

the case for democratic schooling. Harvard Educational Review, 56(3): 213-239.
GUZMÁN Sereno, M. J. (2024). Paulo Freire en México. Ciudad de México: Universi-

dad Pedagógica Nacional.
GVIRTZ, S. (2007). La educación ayer, hoy y mañana: el ABC de la pedagogía. Buenos 

Aires: Editorial Aique.
HOOKS, B. (1994). Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. New 

York: Routledge.
HUSSERL, E. (1970). Ideas: General Introduction to Pure Phenomenology. New York: 

Collier Books.
JACINTO Z., A. (2011). Hugo Rodríguez Uribe, Pedagogía humanista. Fundamento 

del currículo y calidad educativa, Pátzcuaro, 2009. Reseña. Relaciones 127, vol. 
XXXII: 247-257.

KOSIK, K. (1967). Dialéctica de lo Concreto. Grijalbo. México.
LACAN, J. (2006). Écrits: A Selection. New York: W.W. Norton & Company.
LÉVINAS, E. (1969). Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. Pittsburgh: Duques-

ne University Press.
MATURANA, H. y Varela. F. (1997). De Máquinas y Seres Vivos, autopoiesis de la organi-

zación de lo vivo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.
MARCUSE, H. (1968/1993). El hombre unidimensional. Ensayo sobre la ideología de la 

sociedad industrial avanzada. Argentina: Planeta.
MCLAREN, P. (1984). La vida en las escuelas. Una introducción a la pedagogía crítica en 

los fundamentos de la educación. México: Siglo XXI Editores.
NAYIVE Angulo, L. y León, A. R. (2005). Perspectiva crítica de Paulo Freire y su con-

tribución a la teoría del currículo. Educere, 9(29), 159-164.
NIETO, S., & Bode, P. (2018). Affirming diversity: The sociopolitical context of multicul-

tural education. New York: Teachers College Press.
NODDINGS, N. (2012). The challenge to care in schools: An alternative approach to edu-

cation. Teachers College Press.

Raúl Villaseñor Talavera / Hugo Rodríguez Uribe



DEVENIRES 53 (2026) 83

PASILLAS, M. A. (1992). Pedagogía, educación, formación. Multidisciplin@. Revista 
Electrónica de la Facultad de Estudios Superiores Acatlán, 2, 143-158.

PESTALOZZI, J. H. (1801/1994). Cómo Gertrudis enseña a sus hijos. Editorial Alianza.
PIAGET, J. (1952). The origins of intelligence in children. International Universities 

Press.
ROGERS, C. R. (1969). Freedom to learn: A view of what education might become. Co-

lumbus, OH: Merrill.
ROUSSEAU, J.J. (1762). Émile, o De la educación. https://oll.libertyfund.org/titles/

rousseau-emile-or-education
SNF Paideia Program at the University of Pennsylvania. (2021, September 28). De-

colonizing Dialogue Reading Series: Paulo Freire and Dialogue as “Existential Ne-
cessity” for Liberation. https://snfpaideia.upenn.edu/decolonizing-dialogue-rea-
ding-series-paulo-freire-and-dialogue-as-existential-necessity-for-liberation/

TOFFLER, A. (1982). La tercera ola. Barcelona: Plaza & Janés.
TOFFLER, A. (2009). Nueva civilización y el cambio del poder. http://www.todotegusta.

com/2009/08/libros-de-ciencias-sociales-descarga-directa/
ÚCAR, X. (2018). El porqué de la mundialización de la pedagogía social. En: M. 

Melendro, A. De-Juanas Oliva, & A. E. Rodriguez-Bravo (Eds.), Pedagogía social. 
Retos y escenarios para la acción socioeducativa (pp. 13-17). Madrid: Universidad 
Nacional de Educación a Distancia.

VARGAS-MANRIQUE, P. J. (2016). Una educación desde la otredad. Rev. Cient. Gen. José 
María Córdova 14(17), 199-222.

VILLASEÑOR Talavera, R. (2023). Contribución a un proceso autogestivo de desarrollo hu-
mano sostenible en pescadores mexicanos de pequeña escala. Informe de investigación 
[Manuscrito inédito]. México: Universidad Antropológica de Guadalajara.

VYGOTSKY, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological proces-
ses. Cambridge, MA.: Harvard University Press.

VYGOTSKY, L. S. (1995). La educación de las formas superiores de conducta. Obras esco-
gidas Vol. III. Madrid: Visor.

Discurso y emancipación de la consciencia: contribuciones desde la pedagogía crítica

https://oll.libertyfund.org/titles/rousseau-emile-or-education
https://oll.libertyfund.org/titles/rousseau-emile-or-education
https://snfpaideia.upenn.edu/decolonizing-dialogue-reading-series-paulo-freire-and-dialogue-as-existential-necessity-for-liberation/
https://snfpaideia.upenn.edu/decolonizing-dialogue-reading-series-paulo-freire-and-dialogue-as-existential-necessity-for-liberation/

